
D I V I S I O N  D U 

UNIR LE CIEL ET LA TERRE : CHRIST DANS LES ÉPÎTRES AUX PHILIPPIENS ET AUX COLOSSIENS
Jan 

n Feb 
n M

ars 2026

*ETQ260101*
*ETQ260101*

Les offrandes iront à ces projets dans les limites légales; autrement, des dispositions particulières seront prises avec 
la Conférence Générale pour la distribution des fonds selon les lois en vigueur dans les pays où ces offrandes ont 

été collectées.

Pacifique sud

Carte et informations du Comité de la Mission Adventiste

Vi
et

na
m

Ki
rib

at
i

Va
nu

at
u

To
ng

a

 

 

M
al

ay
si

a

Ta
iw

an

In
do

ne
si

a

Fi
ji

Ca
m

bo
di

a

Br
un

ei

Ti
m

or
 Le

st
e 

(E
as

t T
im

or
)

Sa
m

oa
Am

er
ic

an
 S

am
oa

Ca
nb

er
ra

W
ell

ing
to

n

PO
PU

LA
TI

O
N

57
9

    

4

3

2

D
 I V

 I S
 I O

 N
 D

U
 P

A
CI

FI
Q

U
E 

SU
D

 
Ph

ili
pp

in
es EG

LI
SE

S 45
0

15
8

GR
O

U
PE

S
U

N
IO

N
S

Au
st

ra
lie

nn
e

Pa
ci

fiq
ue

 N
ou

ve
lle

-Z
él

an
de

Pa
po

ua
si

e-
N

ou
ve

lle
-G

ui
né

e 
Tr

an
sp

ac
ifi

qu
e

To
ta

l

Pa
po

ua
si

e
N

ou
ve

lle
1

Gu
in

ée Po
rt 

M
or

es
by

Ile
s

Sa
lo

m
on

P
R

O
JE

T
S

1
Éc

ol
e

du
m

in
is

tè
re

d’
O

m
au

ra
, K

ai
na

nt
u,

 P
ap

ou
as

ie
–

N
ou

ve
lle

-G
ui

né
e

2
Pr

oj
et

de
sa

nt
é

po
ur

le
s

en
fa

nt
s,

 Îl
es

Sa
lo

m
on

3
Pr

oj
et

 d
e 

sa
nt

é 
po

ur
 le

s 
en

fa
nt

s,
 V

an
ua

tu

4
C

en
tre

 d
’in

flu
en

ce
, îl

e 
W

al
lis

, N
ou

ve
lle

-C
al

éd
on

ie

1 2
03

2 
39

0

11
2 48

3 6
62

M
EM

BR
ES 65

 4
77

22
 2

91
59

5 7
86

14
1 0

93
82

4 
64

7

27
 30

4 
00

0
5 9

45
 0

00
9 

69
0 

00
0

2 
52

5 0
00

45
 4

64
 0

00

N
ou

ve
lle

Zé
la

nd
e

Au
st

ra
lie

96
2

4 
78

4

GUIDE M
ONITEUR ADULTE D’ÉTUDE BIBLIQUE DE L’ÉCOLE DU SABBAT

Guide Moniteur Adulte
d’Étude Biblique 
de l’École du Sabbat  
Jan |Fev |Mars 2026

U N I R
LE CIEL ET LA TERRE

CHRIST
DA N S  L E S  É P Î T R E S 

AU X  P H I L I P P I E N S  E T 
AU X  C O L O S S I E N S



1

Sommaire
1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13

Persécutés mais pas abandonnés                                                        

L’action de grâces et la prière                                                                                

La vie et la mort                                                          

L’unité par l’humilité                                                                

Briller comme des flambeaux dans la nuit                                                                      

La foi en Christ seul                                                                                                 

Une citoyenneté céleste                                                                    

La prééminence du Christ                                                               

Réconciliation et espérance                                                                 

La plénitude en Christ                                                                      

Vivre avec Christ                                                                         

Vivre ensemble                                                                   

Persévérer dans la soumission à Dieu                                                                                

27 déc. — 2 jan.

3—9 janvier 

10—16 janvier 

17—23 janvier 

24—30 janvier   

31 jan.—6 fév.

7—13 février

14—20 février 

21—27 février

28 fév.— 6 mars 

7—13 mars  

14—20 mars  

21—27 mars

5

18

31

44

57

72

85

98

111

124

137

150

163

© 2026 Conférence Générale des Églises Adventistes du Septième Jour ®. Tous droits réservés. Aucune partie du 
Guide d’Étude Biblique de l’École du Sabbat, ne peut être éditée, changée, adaptée, traduite, reproduite ou publiée 
par une personne physique ou morale sans autorisation écrite de la Conférence Générale des Églises Adventistes du 
Septième Jour ®. Les bureaux des divisions de la Conférence Générale des Églises Adventistes du Septième Jour 
® sont autorisés à prendre des dispositions pour la traduction du Guide d’Étude Biblique de l’École du Sabbat, en 
vertu des lignes directrices spécifiques. Le droit d’auteur de ces traductions et de leur publication doit dépendre de la 
Conférence Générale. “Adventiste du Septième Jour,” “Adventiste,” et la flamme du logo sont des marques commer-
ciales de la Conférence Générale des Églises Adventistes du Septième Jour et ne peuvent être utilisés sans autorisation 
préalable de la Conférence Générale.

Contributeurs du guide moniteur:  Adenilton Tavares de Aguiar, Séminaire de théologie, Centre universitaire 
adventiste de São Paulo, Brésil.

Bureau de rédaction: 
Visitez-nous à l’adresse suivante: 12501 Old Columbia Pike, Silver Spring, MD 20904. 

Site web: https://www.adultbiblestudyguide.org.

Équipe éditoriale:

Contributeur principal
Clinton Wahlen

Rédacteur en chef	
Clifford R. Goldstein

Rédactrice associée	
Soraya  Scheidweiler

Coordinateur – Pacific Press®

Miguel Valdivia

Directeur Artistique	
Lars Justinen

Traducteur assermenté	
Cyril H. Kparou

Directrice de Publication
Lea Alexander Greve

Assistante éditoriale	
Sharon Thomas-Crews



2

Pensez au travail le plus difficile que vous ayez jamais accompli. Qu’est-ce 
qui le rendait si ardu? Était-ce les attentes placées en vous, le temps alloué 
pour le réaliser, ou les deux? Était-ce votre propre attitude face à la tâche? 

Ou peut-être les personnes avec qui vous deviez travailler? Peut-être encore, le 
fait de réussir semblait-il tout simplement impossible?

Considérez maintenant le but du plan du salut: unir le ciel et la terre. Cela 
parait-il irréalisable? Humainement parlant, c’est sans doute le cas. Pourtant, 
juste avant de monter au ciel, Jésus a confié aux apôtres une mission qui semble 
dépasser les capacités humaines:

« Allez, faites de toutes les nations des disciples, les baptisant au nom du Père, 
du Fils et du Saint Esprit, et enseignez-leur à observer tout ce que je vous ai pres-
crit » (Mt 28:19-20, LSG).

De même, Jésus avait envoyé Paul vers les païens pour accomplir cette tâche 
apparemment impossible: « afin que tu leur ouvres les yeux, pour qu’ils passent des 
ténèbres à la lumière et de la puissance de Satan à Dieu, pour qu’ils reçoivent, par la 
foi en moi, le pardon des péchés et l’héritage avec les sanctifiés » (Ac 26:18, LSG).

Face à de tels défis, certains pourraient se décourager. Mais nous ne devons pas 
oublier les promesses que Jésus a données en accompagnement de ces appels. 
Aux apôtres, Il a dit:

« Et voici, je suis avec vous tous les jours, jusqu’à la fin du monde » (Mt 28:20). 
Et à Paul, Il a déclaré: « je te suis apparu pour t’établir ministre et témoin des choses 
que tu as vues et de celles pour lesquelles je t’apparaitrai » (Ac 26:16, LSG).

En résumé, Jésus nous confie des tâches humainement impossibles afin que 

 Unir 
le ciel et 
la terre



3

nous comptions sur Lui plutôt que sur nos propres forces. Il ne donne jamais de 
mission sans en fournir aussi les moyens. « La volonté humaine participe à la 
toute-puissance dans la mesure où elle coopère avec la volonté de Dieu. Tout ce 
qui se fait sur son ordre doit être accompli 
par sa force. Tout ce qu’il ordonne, il le 
donne. » Ellen G. White, Les paraboles de 
Jésus, pp. 287-288.

Étonnamment, au moment où Paul 
écrivait aux Colossiens, l’Évangile avait 
été « prêché à toute créature sous le 
ciel » (Col 1:23, LSG). Bien sûr, tous 
ne l’avaient pas accepté. Mais si l’on 
examine de près les missions données 
aux apôtres (Mt 28:18-20) et à Paul, on 
constate que Jésus n’avait jamais promis 
que tout le monde deviendrait disciple ou 
se convertirait. L’Évangile doit être « prêché dans le monde entier, pour servir de 
témoignage à toutes les nations. Alors viendra la fin » (Mt 24:14, c’est nous qui 
soulignons). À quoi ressemble ce témoignage? Comment doit-il être accompli?

Ce trimestre, nous allons étudier les Épitres de Paul aux Philippiens et aux 
Colossiens. Ces lettres présentent des similitudes marquantes. Elles révèlent sur-
tout le Christ, le seul capable d’unir le ciel et la terre. Il est l’échelle que Jacob 
avait vue s’élever de la terre vers le ciel (Gn 28:12; cf. Jn 1:51). En tant que Fils 
de l’homme, Il nous rachète du péché; en tant que Fils de Dieu, Il intercède pour 
nous.

En explorant ces lettres, nous découvrirons ces deux aspects de Jésus. Nous 
méditerons sur certaines des affirmations les plus sublimes concernant Sa divinité 
et sur l’ampleur de Son sacrifice pour notre salut. Nous verrons Paul confronté à 
des difficultés, enfermé dans une prison, tentant d’aider une Église qu’il avait fon-
dée (Philippes) et une autre qu’il n’avait jamais visitée (Colosses). Les liens qu’il 
avait tissés dans l’Église mondiale de l’époque lui avaient permis, même depuis 
sa cellule romaine, d’apporter des réponses aux défis. Conscient que le temps lui 
était compté, il avait tout fait pour rapprocher l’Église du ciel et renforcer son 
unité. Ce faisant, il nous enseigne comment l’Église d’aujourd’hui peut s’unir 
au ciel pour accomplir la mission des derniers jours, celle des messages des trois 
anges décrits dans Apocalypse 14.

Dr. Clinton Wahlen est directeur adjoint de l’Institut de Recherche Biblique de 
la Conférence Générale. Spécialiste du Nouveau Testament, de l’herméneutique 
et de l’histoire adventiste, il a vécu et travaillé en Allemagne, en Nouvelle-
Zélande, en Russie, au Royaume-Uni et aux Philippines. Lui et son épouse, 
Gina, ont deux enfants adultes, une belle-fille et deux petits-enfants. 

Jésus nous confie des tâches 
humainement impossibles 
afin que nous comptions sur 
Lui plutôt que sur nos propres 
forces.



Guide d’Étude Biblique de l’École du Sabbat Adulte. 
Comment utiliser le guide moniteur?

« Le vrai enseignant ne se contente pas des pensées ternes, d’un 
esprit indolent ou d’une mémoire lâche. Il cherche constamment les 
meilleures méthodes et techniques d’enseignement. Sa vie est en crois-
sance continuelle. Dans le travail d’un tel enseignant, il y a une frai-
cheur, une puissance d’accélération, qui éveille et inspire la classe. »  
— (Traduit d’Ellen G. White, Counsels on Sabbath School Work, p. 103).

Être un moniteur de l’école du sabbat est à la fois un privilège et une respon-
sabilité. Un privilège parce que cela offre au moniteur l’opportunité de diriger 
l’étude et la discussion de la leçon de la semaine, afin de permettre à la classe 
d’avoir à la fois une appréciation personnelle de la parole de Dieu et une expé-
rience collective de communion spirituelle avec les membres de la classe. À la fin 
de la leçon, les membres devraient avoir un sentiment de la bonté de la parole de 
Dieu et de sa puissance éternelle. La responsabilité du moniteur exige qu’il soit 
pleinement conscient de l’Écriture et qu’il étudie en suivant le flux de la leçon, 
l’interconnexion des leçons au thème du trimestre et l’application de chaque leçon 
à la vie personnelle et au témoignage collectif.

Ce guide est conçu pour aider les enseignants à s’acquitter adéquatement de leur 
responsabilité. Il comprend trois parties:
1. Aperçu introduit le sujet de la leçon, les textes essentiels, les liens avec la leçon 
précédente et le thème de la leçon. Cette partie répond aux questions telles que: pourquoi 
cette leçon est-elle importante? Que dit la Bible à ce sujet? Quels sont les principaux 
thèmes abordés dans la leçon? Comment cette leçon affecte-t-elle ma vie personnelle?
2. Commentaire est la partie principale du guide moniteur. Il peut avoir 
deux ou plusieurs sections, chacune portant sur le thème introduit dans la partie 
« Aperçu ». Le commentaire peut comprendre plusieurs discussions approfondies 
qui élargissent les thèmes décrits dans l’aperçu. Le commentaire fournit une étude 
approfondie des thèmes et offre du matériel de discussion scripturaire, exégétique, 
illustrative, qui mène à une meilleure compréhension des thèmes. Le commen-
taire peut également être une étude biblique ou l’exégèse appropriée à la leçon. 
Sur un mode participatif, le commentaire peut avoir des points de discussion, des 
illustrations appropriées à l’étude et des questions à méditer. 
3. Application est la dernière partie du guide moniteur dans chaque leçon. 
Cette section permet à la classe de discuter de ce qui a été présenté dans le com-
mentaire et de comment cela affecte la vie chrétienne. L’application peut nécessiter 
une discussion, l’analyse de ce que dit la leçon, ou peut-être un témoignage sur la 
façon dont on peut sentir l’impact de la leçon sur la vie.
Note finale: ce qui est mentionné ci-dessus est seulement suggestif. Il y a plusieurs façons 
de présenter la leçon, et donc, cette explication n’est pas exhaustive ou prescriptive dans son 
champ d’application. Le monitorat ne doit pas devenir monotone, répétitif ou spéculatif. Le 
monitorat de l’école du sabbat devrait être basé sur la Bible, centré sur Christ, renforcer la foi 
et bâtir la communion fraternelle.

4



5

1 *Du 27 décembre au 2 janvierLeçon

Persécutés mais pas 
abandonnés

Sabbat après-midi

Lecture de la semaine: Eph 3:1; 2 Cor 4:7-12; Ac 9:16; Phm 15, 
16; Col 4:9; Phil 1:1-3; Col 1:1, 2. 

Verset à mémoriser: « Réjouissez-vous toujours dans le 
Seigneur; je le répète, réjouissez-vous » (Philippiens 4:4, LSG). 

U n pasteur adventiste, victime de fausses accusations, passa près de deux 
années derrière les barreaux. D’abord profondément déconcerté, il en 
vint peu à peu à comprendre que la prison était en réalité le champ mis-

sionnaire que Dieu lui confiait. Lorsque ses codétenus découvrirent qu’il était 
pasteur, ils l’invitèrent à prêcher. Il répondit à cet appel: il annonça l’Évangile, 
distribua des publications chrétiennes, baptisa des prisonniers et dirigea des ser-
vices de sainte cène. « Parfois, confia-t-il, il était difficile d’exercer le ministère 
en prison. Mais il y avait aussi de la joie, surtout lorsqu’on voyait des prières 
exaucées et des vies transformées. »

L’apôtre Paul avait lui aussi écrit les Épitres aux Philippiens et aux Colossiens 
alors qu’il était en prison (voir Phil 1:7; Col 4:3). En effet, à Philippes, après 
avoir été faussement accusés, Paul et Silas furent jetés en prison, le geôlier leur 
ayant même mis « les ceps aux pieds » (Ac 16:24, LSG). Toutefois, « Vers le 
milieu de la nuit, Paul et Silas priaient et chantaient les louanges de Dieu, et les 
prisonniers les entendaient » (Ac 16:25, LSG). Ils avaient appris à « se réjouir 
toujours », quelles que soient les circonstances.

Cette semaine, nous étudierons les situations difficiles auxquelles Paul a 
été confronté. Il voyait au-delà des épreuves un but supérieur. Peut-être pour-
rons-nous, à notre tour, apprendre de son expérience quand nous faisons face à 
nos propres défis. 

* Étudiez cette leçon pour le sabbat 3 janvier



6

28 décembre 

Paul, prisonnier de Jésus-Christ
Les Épitres aux Philippiens et aux Colossiens sont qualifiées d’« Épitres 

de prison », car Paul les avait rédigées durant son incarcération (tout 
comme Éphésiens et Philémon). La plupart des commentateurs estiment 
qu’il les avait écrites à Rome, entre 60 et 62 ap. JC. (voir Ac 28:16).

Lisez Eph 3:1 et Phm 1. Que révèle Paul dans la manière dont il 
parle de son emprisonnement?

�

�

Paul avait entièrement consacré sa vie à Jésus-Christ. Si cela impliquait le fait 
d’être prisonnier, il l’acceptait avec foi. Il se décrit même comme un « ambassadeur 
dans les chaines » (Eph 6:20, LSG). Missionnaire infatigable, fondateur d’Églises 
et formateur de disciples, il aurait pu se demander: « Pourquoi suis-je enfermé ici 
alors que je pourrais faire tant de choses ailleurs? » Plus tard, il sera de nouveau 
emprisonné lorsqu’il écrira 2 Timothée. En tout, au moins cinq Épitres du Nouveau 
Testament ont été rédigées depuis une cellule.

Aucune de ces Épitres ne précise l’endroit exact de son emprisonnement, ce qui 
a conduit certains à suggérer Éphèse ou Césarée. Toutefois, rien n’indique que Paul 
ait été emprisonné à Éphèse, et bien que Césarée soit plausible, sa vie n’y semblait 
pas en danger. Ce danger est en revanche palpable lors de la rédaction de l’Épitre 
aux Philippiens (voir Phil 1:20; 2:17).

L’Épitre donne d’autres indices sur le lieu de sa détention. Tout d’abord, il y avait 
un prétoire. Cela peut faire référence à la résidence officielle d’un gouverneur pro-
vincial, comme celle de Jérusalem, où Jésus fut examiné par Pilate (Mt 27:27, Jn 
18:33), et à Césarée, où Paul a été emprisonné. Mais Paul avait clairement utilisé ce 
terme non pas pour désigner un lieu, mais en référence à des personnes. Paul évoque 
« toute la garde prétorienne » (Phil 1:13, BDS). Il ne désigne pas ici un bâtiment, 
mais les membres de cette garde: à Rome, elle comptait environ neuf mille soldats 
d’élite, chargés de la protection de l’empereur et de ses prisonniers. 

De plus, Paul avait envoyé aux croyants des salutations de « ceux de la maison de 
César » (Phil 4:22), ce qui confirme qu’il était bien à Rome et en contact avec des 
personnes servant dans l’entourage impérial. 

Comment tirer le meilleur parti des situations difficiles que nous traversons? 
Pourquoi est-ce parfois si difficile?  

�

�

Dimanche



7

29 décembre

 Paul enchainé
Au cours de son séjour en Macédoine, Paul avait mentionné plusieurs détentions 

(2 Cor 6:5; 2 Cor 11:23; 2 Cor 7:5). Le premier emprisonnement rapporté dans 
les Écritures a eu lieu à Philippes (Ac 16:16-24). Plus tard, il fut brièvement détenu 
à Jérusalem, avant d’être transféré à Césarée.

Ailleurs, Paul mentionne ses « chaînes » (Phm 10, 13, LSG). Bien qu’assigné 
à résidence à Rome, il restait attaché par une chaîne à un soldat romain d’élite. 
Plus tard, Ignace d’Antioche, un chrétien du IIᵉ siècle placé dans une situation 
semblable, décrivit ces gardes comme de véritables « bêtes sauvages […] qui ne 
font qu’empirer lorsqu’elles sont bien traitées ». (Michael W. Holmes, ed., The 
Apostolic Fathers, Grand Rapids, MI: Baker Academic, 2007, p. 231).

Lisez 2 Corinthiens 4:7-12. Que nous apprend ce texte sur la manière dont 
Paul supportait ses épreuves? Quelle était la priorité de sa vie?
�

�

Malgré les difficultés, Paul gardait toujours un regard positif, et cela le soutenait 
face au stress. Même lorsque Satan l’attaquait, il savait que Dieu ne l’avait pas 
abandonné.

Lisez 2 Corinthiens 6:3-7. Quelles ressources spirituelles Paul utilisait-il pour 
surmonter les épreuves?
�

�

Quand nous sommes confrontés à nos faiblesses ou à nos échecs passés, le 
découragement peut s’installer. Mais c’est précisément dans ces moments qu’il faut 
se souvenir des ressources que Dieu nous donne pour triompher. La Bible, « parole 
de vérité », en est une des plus précieuses: elle nous montre à la fois les erreurs des 
hommes du passé et les chemins qu’ils avaient suivis vers la victoire.

De plus, le Saint-Esprit « nous permet de bénéficier de l’œuvre accomplie par 
le Rédempteur du monde. C’est l’Esprit qui rend le cœur pur; c’est par l’Esprit 
que le croyant devient participant de la nature divine. Christ a donné la plénitude 
de la puissance divine de Son Esprit pour que nous puissions vaincre nos défauts, 
héréditaires ou acquis, et pour que l’Église reçoive l’empreinte de son caractère. » 
Ellen G. White, Jésus-Christ, p. 675.

Comment, en tant que laïcs ou pasteurs, pouvons-nous toujours nous rendre 
« à tous égards recommandables, comme serviteurs de Dieu » (2 Cor 6:4, 
LSG)? Qu’est-ce que cela implique?

Lundi



8

30 décembre

Paul à Philippes 
Lors du deuxième voyage missionnaire de Paul, peu après avoir intégré 

Timothée à son équipe, le Saint-Esprit les empêcha de poursuivre leur 
itinéraire à travers l’Asie Mineure (Ac 16:6). Une nuit, Paul eut une 
vision d’un homme le suppliant: « Passe en Macédoine, secours-nous! » 
(Ac 16:9, LSG). Ils embarquèrent donc immédiatement depuis Troas vers 
Néapolis, en Macédoine. Au lieu d’y évangéliser, Paul, Silas, Timothée 
et Luc — ce dernier les ayant rejoints à Troas comme l’indique l’emploi 
de « nous » (Ac 16:11) — se dirigèrent vers Philippes.

Paul adoptait toujours une approche stratégique dans ses activi-
tés évangéliques. Philippes était « la première ville d’un district de 
Macédoine » (Ac 16:12). En effet, c’était l’une des villes les plus pres-
tigieuses de l’empire romain, jouissant du statut de Ius Italicum, le plus 
haut privilège qu’une ville pouvait obtenir dans l’empire romain. Ses 
citoyens avaient les mêmes privilèges que si la ville était située en Italie: 
exemption d’impôts fonciers et civiques, et citoyenneté romaine pour 
toute personne née dans la ville. Située sur la Via Egnatia, la grande 
route reliant Rome à l’Orient, elle constituait un point de départ idéal 
pour répandre l’Évangile vers des villes comme Amphipolis, Apollonie, 
Thessalonique et Bérée (voir Ac 17:1, 10).

Il est intéressant de noter que la langue officielle de Philippes au pre-
mier siècle était le latin, comme le prouvent les nombreuses inscriptions 
retrouvées. Paul, dans Philippiens 4:15, utilise d’ailleurs un mot à conso-
nance latine, Philippēsioi, pour s’adresser à eux, témoignant de leur sta-
tut privilégié. Le grec restait néanmoins la langue du commerce surtout 
dans les régions environnantes, facilitant la diffusion de l’Évangile. Luc 
raconte que Paul et ses compagnons s’étaient rendus au bord de la rivière 
pour prier, et là, Lydie et sa famille acceptèrent la foi (Ac 16:13-15). 
Étant une femme d’affaires prospère, (« marchande de pourpre »), Lydie 
fut sans doute l’un des principaux soutiens financiers du ministère de 
Paul à Philippes. Plus tard, l’emprisonnement de Paul et Silas mena à la 
conversion d’un autre foyer: celui du geôlier.

Le Saint-Esprit savait que Philippes serait une base idéale pour l’an-
nonce de l’Évangile en Europe, malgré les persécutions à venir. Aussi 
mauvaise soit-elle, la persécution peut, dans certaines circonstances, 
permettre à l’Évangile d’atteindre des personnes qui, autrement, ne pour-
raient pas être atteintes.

Lisez Actes 9:16. Comment ce verset nous aide-t-il à comprendre 
certaines des épreuves de Paul? Comment peut-il nous aider à com-
prendre les nôtres? 
�

�

Mardi



9

31 decembre

Paul et les Colossiens
Aucune mention explicite ne nous permet d’affirmer que Paul ait visité personnel-

lement la ville de Colosses. Ce silence n’est toutefois pas insignifiant; il témoigne de 
l’efficacité de sa stratégie missionnaire. C’est en effet Épaphras, natif de Colosses (Col 
4:12), qui avait introduit l’Évangile dans cette cité (Col 1:7). Mais comment fut-il lui-
même gagné au Christ? Il semble probable que sa conversion remonte au milieu des 
années 50, lorsque Paul résidait à Éphèse, cité voisine, et que, selon les Actes, « tous 
ceux qui habitaient l’Asie, Juifs et Grecs, entendirent la parole du Seigneur » (Ac 19:10; 
cf. Ac 20:31).

Le livre de l’Apocalypse atteste également de la large diffusion du message évan-
gélique dans cette région (Ap 1:4). L’explication la plus plausible de cette expansion 
remarquable — jusqu’à Colosses — réside dans l’action des disciples convertis à 
Éphèse, cette métropole portuaire majeure d’Asie Mineure. Épaphras, ayant entendu la 
prédication de Paul à Éphèse, devint l’un de ses collaborateurs et rapporta l’Évangile 
dans sa ville natale.

Colosses, située à une quinzaine de kilomètres au sud-est de Laodicée, ne fait l’objet 
de fouilles archéologiques que depuis peu; ainsi, nous disposons de données moins 
abondantes à son sujet que pour d’autres villes de la région. Toutefois, il est attesté 
qu’une communauté juive notable y résidait, forte, selon certaines estimations, de 
« près de dix mille âmes dans cette région de la Phrygie ». (Arthur G. Patzia, New 
International Biblical Commentary: Ephesians, Colossians, Philemon, Peabody, MA: 
Hendrickson Publishers Inc., 1990, vol. 10, p. 3). Les monnaies frappées à Colosses 
indiquent que, tout comme dans de nombreuses cités romaines, ses habitants vénéraient 
une multiplicité de divinités. Ces pratiques idolâtres, alliées aux fortes influences cultu-
relles locales, représentaient de sérieux défis pour les chrétiens — tant dans leur mis-
sion évangélisatrice que dans leur fidélité à la pureté de l’Évangile. Parmi les croyants 
notables de cette ville figurait également Philémon, dont la conversion pourrait avoir eu 
lieu à peu près à la même époque qu’Épaphras.

Lisez Philémon 15, 16. Voir aussi Colossiens 4:9. Quelle attitude Paul 
exhorte-t-il Philémon à adopter envers Onésime? 
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Bien que la loi romaine imposât à Paul de restituer Onésime à son maitre, celui-ci 
choisit de s’adresser non au droit mais au cœur et à la conscience de Philémon, en 
tant que frère en Christ. Il l’exhorte à accueillir Onésime, non plus comme un esclave, 
mais comme un frère bienaimé (Phm 16).   

Même si l’esclavage nous répugne profondément aujourd’hui, et bien que nous 
puissions souhaiter que Paul ait explicitement dénoncé cette institution, com-
ment comprenons-nous son approche ici? (Il est frappant de rappeler que, lors 
de l’esclavage en Amérique, Ellen G. White exhortait les adventistes à désobéir à 
la loi injuste exigeant la restitution des esclaves fugitifs).

Mercredi



10

1er janvier

Les Églises de Philippes et de Colosses
Lisez Phil 1:1-3 et Col 1:1-2. Comment ces Églises sont-elles présen-
tées, et quelle est la portée théologique de cette présentation? 
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Dans ses salutations épistolaires, Paul qualifie les croyants de « saints »: par 
leur baptême, ils ont été mis à part comme peuple particulier de Dieu, tout 
comme le peuple d’Israël, par la pratique de la circoncision (Ex 19:5-6; cf. 1 
Pi 2:9-10) avait été mis à part comme une « nation sainte ». (Cette appellation 
n’a aucun lien avec la pratique catholique romaine de canoniser des personnes 
comme « saints »).

On observe également un parallèle intéressant entre les deux lettres: Paul 
mentionne les « évêques et… [les] diacres » (Phil 1:1, LSG) dans l’Épitre aux 
Philippiens, et les « fidèles frères en Christ » (Col 1:2, LSG) dans celle aux 
Colossiens. Dans le Nouveau Testament, cette dernière expression désigne 
généralement des croyants investis de responsabilités ecclésiales (Voir Eph 
6:21; Col 4:7; 1 Pi 5:12). Ainsi, Paul s’adresse non seulement à l’ensemble 
des fidèles, mais aussi aux responsables locaux. Ces références aux fonctions 
ecclésiales, davantage précisées ailleurs (1 Tim 3:1-12; Tt 1:5-9), témoignent 
de l’importance accordée dès l’origine à l’organisation de l’Église.

Former des collaborateurs tels que Timothée ou Épaphras, et assurer un 
encadrement pastoral solide dans les Églises locales, constituaient des priori-
tés de la mission paulinienne. Paul conjuguait ainsi sens de la mission et souci 
de la pérennité spirituelle des nouveaux convertis. Cette double approche 
– évangélisation et fidélisation – fut également adoptée par les pionniers 
adventistes, comme en attestent les nombreux articles parus dans The Review 
and Herald dans les années 1850. James White écrivait ainsi: « L’ordre divin 
du Nouveau Testament suffit pour organiser l’Église du Christ. S’il avait fallu 
davantage, l’Esprit l’aurait révélé. » (Gospel Order, The Advent Review and 
Sabbath Herald, Dec. 6, 1853, p. 173). Bien avant que Paul n’écrive à ces 
communautés, les apôtres avaient déjà instauré une structure organisationnelle 
dans l’Église de Jérusalem (Voir Ac 6:1-6 ; Ac 11:30), destinée à « servir de 
modèle à celles de tous les pays où les hérauts de la vérité gagneraient des 
âmes à l’Évangile. » Ellen G. White, Conquérants pacifiques, p. 80.

Il est par ailleurs bien établi que Paul eut parfois recours à des assistants 
littéraires dans la rédaction de ses lettres. Timothée est d’ailleurs nommé 
comme co-expéditeur dans plusieurs Épitres (Voir par exemple 2 Cor 1:1; 
Phm 1). Toutefois, l’emploi du pronom « je » au lieu de « nous » tout au long 
de la lettre confirme que l’autorité apostolique de Paul demeure pleinement 
engagée dans le message.

Jeudi



11

2 janvier

Réflexion avancée: « Dieu vous a choisis pour le salut par la sanc-
tification de l’Esprit et la foi en la vérité. Ainsi, tenez bon… Si vous servez Dieu 
fidèlement, vous serez confrontés à des préjugés et à l’opposition; mais ne vous 
indignez pas face à l’injustice. Ne rendez pas le mal pour le mal. Gardez votre 
intégrité en Jésus-Christ. Fixez votre regard, tel un silex, vers le ciel. Que les 
autres suivent leur propre voie; pour vous, avancez dans l’humilité et la douceur 
du Christ. Accomplissez votre tâche avec détermination, pureté de cœur et éner-
gie, en vous appuyant sur le bras de Dieu. Vous ne comprendrez peut-être jamais 
pleinement la véritable grandeur de votre œuvre, mais sa valeur se mesure à la 
vie qui a été donnée pour votre salut…

Pour chaque âme en croissance en Christ, il y aura des combats, longs et 
acharnés; car les puissances des ténèbres cherchent à entraver tout progrès. Mais 
en nous tournant vers la croix du Christ pour obtenir la grâce, nous ne saurions 
échouer. La promesse du Rédempteur demeure: “Je ne te délaisserai point et 
je ne t’abandonnerai point.” “Je suis avec vous tous les jours, jusqu’à la fin du 
monde.” » (Ellen G. White, The Youth’s Instructor, 9 novembre 1899).

 
Discussion:

Ê Paul fut emprisonné à plusieurs reprises, et toujours de manière 
injuste. Comment réagissez-vous face à l’injustice? Quelles promesses 
bibliques pouvez-vous revendiquer pour garder courage?  
Ë À propos de la persécution des chrétiens, Tertullien, l’un des pre-
miers dirigeants de l’Église, déclarait: « Plus nous sommes fauchés par 
vous, plus nous grandissons en nombre; le sang des chrétiens est une 
semence » (Alexander Roberts and James Donaldson, eds., Ante-Nicene 
Fathers, Peabody, MA: Hendrickson Publishers, Inc., 1999, vol. 3, p. 55). 
Parallèlement, la persécution, en certains lieux et à certaines époques, a 
considérablement entravé l’œuvre de l’Église. Comment pouvons-nous 
soutenir ceux qui subissent des persécutions en raison de leur foi? 
Ì Méditez sur le verset à mémoriser de cette semaine à la lumière des 
épreuves que Paul a traversées. « Soyez toujours joyeux »? Que signifie cela? 
Comment sommes-nous censés faire cela? Comment se réjouir quand un 
être cher est malade ou décède? Quand on perd son emploi? Quand on a 
des douleurs dans notre corps? La clé pour comprendre cela est peut-être le 
fait de se demander: de quoi pouvons-nous toujours nous réjouir, en toutes 
circonstances? 

Í Parler de l’amour de Dieu est une chose. Révéler et refléter cet amour dans 
nos vies en est une autre. Quels « actes de sainteté » peuvent révéler l’amour 
de Dieu à ceux qui nous entourent?

Vendredi 



12

Investir pour le treizième sabbat
Par Vania Chew

Une Australienne s’était penchée à nouveau sur les projets missionnaires du 
treizième sabbat lorsque son Église avait encouragé ses membres à donner 

plus que ce qu’ils avaient dans leurs poches le dernier sabbat de chaque trimestre.

 Marilene Stevenson se souvint d’une époque où les membres d’Église pré-
paraient des gâteaux, cultivaient des légumes et les vendaient pour recueillir 

des fonds pour des projets d’investissement dans l’École du Sabbat. Elle se 
demanda si elle pouvait faire quelque chose de similaire et donner l’argent pen-
dant l’Offrande du Treizième Sabbat, également connue sous le nom d’Offrande 
Trimestrielle.

 Marilene n’avait ni le temps, ni l’envie, de faire des gâteaux et de cultiver des 
légumes. Cependant, elle avait commencé à utiliser un spray pour la gorge qu’elle 
trouvait utile et qu’elle recommandait à d’autres. Lorsque d’autres personnes 
exprimèrent leur intérêt pour le spray, Marilene eut l’idée de l’acheter en gros 
et de le revendre. Tout profit irait directement à l’Offrande du Treizième Sabbat.

 Ce premier investissement dans le spray pour la gorge avait incité Marilene 
à chercher d’autres moyens de collecter des fonds pour la mission.

 « Tout a vraiment commencé lorsque j’avais acheté des choses que je vou-
lais », déclara-t-elle. « Mais il s’avère que les choses que j’aime acheter sont 
aussi des choses que d’autres personnes veulent acheter, mais elles n’ont tout 
simplement pas le temps d’aller les acheter! »

 En travaillant avec des fermes et des usines locales, Marilene était en mesure 
d’acheter des produits sains au prix d’en gros et les vendre à sa famille et à ses 
amis à un prix moins cher que le prix de détail. Au fil des ans, elle avait aussi 
vendu des fruits exotiques, du fromage frais de soja et des articles végétaliens 
spécialisés. Elle avait également réalisé des arrangements floraux et les avait 
vendus pour des occasions spéciales telles que la fête des mères.

 « Cela me donne un vrai buzz », déclara-t-elle. « J’aide les gens à qui je vends 
et, en même temps, je collecte des fonds pour une bonne cause. »

 Depuis qu’elle a commencé à investir, Marilene collecte 300 à 600 dollars aus-
traliens (environ 200 à 400 dollars américain) chaque trimestre pour des projets 
missionnaires du treizième sabbat.

Elle encourage tous les membres d’Église à donner généreusement aux projets 
du treizième sabbat, même si cela nécessite un investissement pour donner un 

peu plus.
 « J’espère que cela inspirera d’autres personnes à faire 

quelque chose de plus qu’une simple offrande symbolique 
comme je le faisais », déclara-t-elle. « Dieu m’a vraiment 
béni en me faisant expérimenter Sa grande fidélité. Comment 
puis-je ne pas vouloir partager cela? »

Les projets missionnaires du treizième sabbat de ce trimestre se 
trouvent dans la Division du Pacifique Sud, dont le territoire com-
prend l’Australie d’où est originaire Marilene. Merci d’avoir prévu 
une offrande généreuse le 28 mars.  

Produit par le Comité de la Conférence Générale pour la  Mission Adventiste.  Site 
Web: www.AdventistMission.org

HHistoire istoire MMissionnaireissionnaire



13

Ire partie: Aperçu
Texte clé: Philippiens 4:4

Étude contextuelle: Rm 8:12-39.

Paul avait fait face à de nombreuses épreuves et tribulations en 
diffusant le message du salut de Dieu. À part Jésus, peu de gens ont 
enduré autant de souffrances que Paul pour l’Évangile. Sa longue liste 
de difficultés mérite notre attention et notre réflexion. Ces épreuves 
comprennent, sans s’y limiter, la tribulation, la détresse, la persécution, 
la famine, la soif, la nudité, l’épée, les coups, l’errance, les insultes, la 
calomnie, la perplexité, les privations, les meurtrissures, les tumultes, 
le travail acharné, l’insomnie, les jeûnes, les châtiments, la douleur, 
la pauvreté, l’humiliation, les lapidations, les naufrages, les voyages 
fréquents, les situations mettant la vie en danger sous diverses formes, 
que ce soit dans les rivières, face aux voleurs (parmi son propre peuple 
et parmi les Gentils), dans les villes, dans le désert, en mer, etc. Les 
souffrances de Paul provenaient également de sa gestion des infirmi-
tés et des faiblesses, ainsi que du lourd fardeau de prendre soin des 
Églises. Ses emprisonnements, évidemment, ne peuvent être passés 
sous silence (Voir Rm 8:35; 1 Cor 4:11-13; 2 Cor 4:8-9; 2 Cor 6:4-5, 
9, 10; 2 Cor 11:23-29; 2 Cor 12:10; Eph 4:1). La vie de Paul était loin 
d’être facile!

Il faut prendre une grande inspiration pour réciter la liste précédente 
en entier, sans interruption. Nombreux sont ceux qui se découragent 
pour bien moins. Pourtant, si la liste des souffrances de Paul est impres-
sionnante, sa confiance inébranlable l’est encore davantage. Il déclare: 
« Mais dans toutes ces choses nous sommes plus que vainqueurs par 
celui qui nous a aimés » (Rm 8:37, LSG).

La leçon de cette semaine met l’accent sur deux thèmes principaux:

1. Les souffrances de Paul pour l’Évangile, notamment ses emprison-
nements.

2. Les stratégies de Paul pour prêcher l’Évangile aussi efficacement 
que possible, même dans les circonstances les plus adverses.

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



14

IIe partie: Commentaire
Illustration

G. Curtis Jones rapporte l’histoire du missionnaire médical Wilfred 
Grenfell (1865-1940). Lorsqu’on lui a demandé pourquoi il s’était 
engagé si ardemment dans les missions chrétiennes, Grenfell répondit 
par l’histoire suivante:

« Dans un hôpital où j’étais médecin résident, une femme fut ame-
née une nuit, grièvement brulée. Son mari, rentré ivre, avait jeté une 
lampe à pétrole sur elle. La police fut appelée et f init par amener le 
mari encore peu lucide. Le magistrat se pencha sur le lit et insista pour 
que la patiente dise exactement à la police ce qui s’était passé. Il lui 
f it comprendre l’importance de dire toute la vérité, car il ne lui restait 
que peu de temps à vivre. La malheureuse tourna la tête d’un côté puis 
de l’autre, évitant de croiser le regard de son mari qui se tenait au pied 
du lit. Finalement, son regard suivit ses mains fortes, remonta le long 
de ses bras et de ses épaules, puis atteignit son visage. Leurs yeux se 
rencontrèrent. Son expression de douleur s’effaça momentanément, 
remplacée par une tendresse et un amour qui illuminèrent son visage. 
Elle regarda le magistrat et dit calmement: ‘‘Monsieur, ce n’était 
qu’un accident’’, puis retomba sur l’oreiller, morte. » Grenfell ajouta: 
« C’était comme Dieu, et Dieu est ainsi. Son amour voit au-delà de 
nos péchés. » Curtis Jones décrit ce genre d’amour comme un « amour 
souffrant » (G. Curtis Jones, 1000 Illustrations for Preaching and 
Teaching, Nashville, TN: Broadman & Holman Publishers, 1986, p. 55).

Que l’on approuve ou non la décision de cette femme, le message 
reste puissant. Tout comme l’amour qu’elle manifesta dans cette his-
toire, l’amour de Paul embrassait également la souffrance.

L’amour souffrant
Dans Romains 8:35, Paul exprime sa profonde assurance de l’amour 

du Christ pour lui – et pour nous tous – à travers une question rhéto-
rique: « Qui nous séparera de l’amour de Christ? » La réponse atten-
due est retentissante: « Personne! » Si Dieu « n’a point épargné son 
propre Fils » (Rm 8:32, LSG), aucune épreuve ne peut nous séparer 
de l’amour du Christ. Dieu a prouvé Son amour en nous donnant Son 
Fils unique, et avec Lui toutes choses (Rm 8:32). Paul n’avait besoin 
d’aucune autre preuve de cet amour. Nous non plus.

Paul mentionne à plusieurs reprises l’amour de Dieu (Rm 8:37, 39). 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



15

Par amour, Jésus endura volontairement la souffrance et la mort pour 
nous (Jn 13:1, 34; Jn 15:9, 12). En retour, Paul était prêt à endurer la 
souffrance et la mort pour Lui. Seul l’amour du Christ peut soutenir 
notre foi dans les moments d’épreuve.

Dans Romains 8:35, Paul énumère ses diff icultés en sept étapes: la 
tribulation, l’angoisse, la persécution, la faim, la nudité, le péril et 
l’épée. Ce chiffre sept suggère peut-être l’exhaustivité, représentant 
toutes les épreuves qu’il a traversées. Comme indiqué précédemment, la 
liste des souffrances de Paul est beaucoup plus longue que ce catalogue. 
Jusqu’ici, il avait tout enduré sauf la dernière: l’épée. Celle-ci allait 
devenir son ultime épreuve, qu’il affronta avec un courage admirable. 
Son assurance inébranlable en Christ lui avait permis d’affronter la mort 
avec une paix intérieure. Au moment de sa mort, Paul « f ixait ses regards 
sur l’au-delà, sans crainte ni frayeur, mais avec une joyeuse espérance et 
dans une ardente expectative. Debout sur le lieu de l’exécution, il ne vit 
ni l’épée flamboyante du bourreau, ni le sol verdoyant qui bientôt serait 
couvert de son sang. Il leva les yeux vers le ciel bleu de ce jour d’été à 
travers lequel il contemplait le trône de l’Éternel en disant: Seigneur, tu 
es mon refuge et mon partage. Quand reposerai-je dans tes bras? Quand 
verrai-je ta face, sans qu’un voile ne te cache à mes yeux? » Ellen G. 
White, L’histoire de la rédemption, pp. 326, 327.

Paul était convaincu que si nous participons aux souffrances de Jésus, 
nous serons aussi « glorif iés avec lui » (Rm 8:17, LSG). Il avait combattu 
le bon combat, achevé la course et gardé la foi. Il savait qu’une couronne 
de justice lui sera donnée à la résurrection, lorsque Christ reviendra (1 
Cor 15:51-55; 2 Tim 4:7-8).

Les stratégies de Paul pour prêcher l’Évangile

Malgré des circonstances hostiles, Paul employa des stratégies avisées 
pour assurer l’eff icacité de sa mission.

Premièrement, Paul choisissait délibérément des villes importantes 
du monde antique d’où il pourrait plus facilement diffuser le message 
de l’Évangile. Ainsi, par exemple, Corinthe fut choisie pour sa situa-
tion géographique privilégiée. « L’occasion s’offrait ainsi de propager 
l’Évangile. Une fois établi à Corinthe, il serait facilement communiqué 
dans toutes les parties du monde. » (Ellen G. White, Sketches from the 
Life of Paul, p. 99). Paul s’était également concentré sur Philippes, car 
c’était l’un des « centres urbains les plus influents sur son itinéraire… 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



16

Son importance stratégique dans l’histoire de l’empire en faisait une 
étape d’évangélisation naturelle pour quiconque se préparait à atteindre 
Rome. » (Craig S. Keener, Acts: An Exegetical Commentary, vol. 3, 
Grand Rapids, MI: Baker Academic, 2014, p. 2380, 2381). De même, 
Éphèse était l’une des plus grandes villes de l’Empire romain, avec une 
population d’environ 250 000 habitants à l’époque de Paul.

Deuxièmement, Paul consacrait du temps à la formation des personnes 
au ministère d’évangélisation. En effet, il « intégrait à son œuvre l’éduca-
tion des jeunes gens au ministère de l’Évangile. Il les emmenait avec lui 
dans ses voyages missionnaires, et ils acquéraient ainsi une expérience 
qui leur permettait plus tard d’occuper des postes de responsabilité. 
Séparé d’eux, il restait en contact avec leur œuvre, et ses lettres à Timothée 
et à Tite témoignent de son profond désir de les voir réussir. » (Ellen G. 
White, Gospel Workers, p. 102). Quant à Timothée, Paul le considérait non 
seulement comme son collaborateur, mais aussi comme un coauteur (voir 
2 Cor 1:1; Phil 1:1; Col 1:1; 1 Thes 1:1; 2 Thes 1:1 et Phm 1:1).

Troisièmement, Paul avait suivi l’approche « aux Juifs d’abord » (Ac 
13:46, Rm 1:16), comme Jésus l’avait explicitement ordonné (Lc 24:47; 
Ac 1:8; Ac 3:25, 26). Cette approche explique pourquoi Paul avait com-
mencé son œuvre missionnaire dans une nouvelle ville, à la synagogue 
(Ac 9:20; Ac 13:5, 14, 46; Ac 14:1; Ac 17:1, 2, 17; Ac 18:4). Commentant 
l’instruction selon laquelle l’œuvre des disciples devrait commencer à 
Jérusalem, Ellen G. White dit: « Où que le peuple de Dieu soit placé, 
dans les villes surpeuplées, dans les villages ou sur les chemins de cam-
pagne, il y a un champ missionnaire principal… Tout d’abord, il faut 
accomplir l’œuvre dans la famille; ensuite, chercher à amener les voisins 
au Christ et à leur apporter les grandes vérités de ce temps. » (Ellen G. 
White, The Advent Review and Sabbath Herald, May 22, 1888, p. 1160).

Quatrièmement, Paul entretenait une communication régulière avec 
les Églises en leur envoyant des lettres. En raison des « soucis que [lui] 
donnent toutes les Églises » (2 Cor 11:28, LSG), il ne pouvait souvent 
pas rester longtemps avec les nouveaux convertis dans les villes où il prê-
chait. Il utilisait donc les lettres pour rester en contact avec les Églises et 
leur donner des instructions. Elles lui permettaient également de combler 
le vide causé par son absence physique (1 Cor 5:3, Phil 2:12).  

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



17

IIIe partie: Application   

Méditez sur les thèmes suivants puis invitez les membres de votre classe 
à répondre aux questions:

Prêcher l’Évangile demeure une tâche difficile, surtout lorsque les normes 
sociétales s’opposent à la Parole de Dieu. Depuis les premiers siècles, d’in-
nombrables missionnaires ont affronté souffrances et mort dans l’accom-
plissement de leur mission. Cette réalité demeure jusqu’à la fin (Ap 14:13). 
Alors que nous poursuivons l’œuvre missionnaire et que nous endurons ses 
souffrances, une seule force nous soutient: l’amour du Christ.

La plupart des chrétiens sont conscients des risques qu’implique le fait 
de suivre Christ, mais nous devons aussi comprendre l’importance pri-
mordiale d’accomplir la mission: « Allez, faites de toutes les nations des 
disciples » (Mt 28:19, LSG). La tâche est ardue, mais nous faisons confiance 
à la conduite divine à chaque étape. Bien que cela puisse mettre notre vie en 
danger sous diverses formes, la tâche est gratifiante. Jésus dit: « Sois fidèle 
jusqu’à la mort, et je te donnerai la couronne de vie » (Ap 2:10, LSG).

Dans son œuvre missionnaire, Paul avait employé diverses stratégies pour 
garantir son efficacité: (1) Il choisissait des villes importantes comme avant-
postes d’où il pouvait plus facilement diffuser le message de l’Évangile. 
(2) Il consacrait du temps à la formation des autres. (3) Il privilégiait ses 
proches. (4) Il restait constamment en contact avec ceux qu’il servait. Nous 
devons intégrer toutes ces stratégies à nos propres efforts missionnaires. 
Paul savait cependant que, si les stratégies sont importantes, elles ne peuvent 
jamais remplacer le rôle du Saint-Esprit (1 Cor 12:1-11; Eph 4:1-6). Nous 
ne devons jamais oublier ce point essentiel.

Questions:
1. Quelles difficultés avez-vous rencontrées dans la prédication de l’Évan-
gile?

2. Comment avez-vous appliqué les quatre stratégies missionnaires de Paul 
et quels en furent les résultats?

_____________________________________________________________

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



18

2

L’action de grâces et la 
prière 

Sabbat après-midi
Lecture de la semaine: Phil 1:1-18, 1 Cor 13:1-8, Jer 17:9, Col 
1:1-12, 1 Pi 1:4, Ps 119:105, Esa 30:21.

Verset à mémoriser: « Je suis persuadé que celui qui a commencé 
en vous cette bonne œuvre la rendra parfaite pour le jour de Jésus Christ » 
(Philippiens 1:6, LSG). 

Paul débute intentionnellement ses Épitres par des paroles de salutation et de 
reconnaissance. Il écrit par exemple: « que la grâce et la paix vous soient don-
nées de la part de Dieu notre Père! Nous rendons grâces à Dieu, le Père de notre 

Seigneur Jésus Christ » (Col 1:2-3, LSG).
Tout comme Paul, nous avons de multiples raisons de témoigner notre reconnais-

sance. Nous avons été profondément touchés par la grâce divine — d’une manière si 
extraordinaire qu’elle échappe même à la compréhension des anges. Il en est de même 
pour le don de la paix de Dieu, qui signifie à la fois une harmonie retrouvée avec Lui 
et l’espérance qui découle de Son amour.

Sur le plan humain, il nous est possible d’exprimer notre reconnaissance envers les 
autres et espérer que les gens nous soient reconnaissants pour les choses que nous 
faisons pour eux. Les parents, par exemple, prient pour que leurs enfants aiment Dieu 
et reconnaissent un jour, sinon immédiatement, les sacrifices consentis en vue de leur 
offrir la meilleure éducation possible. Toutefois, en tant qu’êtres humains, nous com-
mettons bien des erreurs, qui devraient être autant d’occasions d’apprentissage.

Cette semaine, nous nous pencherons sur les paroles introductives d’action de grâce 
set de prière dans les lettres de Paul aux Philippiens et aux Colossiens. Ces textes 
recèlent des enseignements capables d’enrichir et de fortifier notre propre vie de prière.  

* Étudiez cette leçon pour le sabbat 10 janvier.

* Du 3 au 9 janvier Leçon



19

4 janvier

La communion dans l’Évangile 

Lisez Philippiens 1:3-8. De quoi Paul est-il reconnaissant? Quelles 
assurances donne-t-il aux Philippiens, et en quoi sont-elles importantes?

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________
Paul est à l’origine de la fondation de l’Église de Philippes, et cette proximité se 

reflète dans la chaleur de sa lettre. Bien qu’éloigné de plusieurs centaines de kilo-
mètres, et malgré ses chaines, Paul garde l’assemblée dans son cœur. Il exprime un 
profond attachement, allant jusqu’à dire qu’il les chérit « avec la tendresse de Jésus 
Christ » (Phil 1:8, LSG). Sa prière d’action de grâces pour eux révèle une profondeur 
de lien spirituel, qui rappelle l’intercession du Christ pour nous dans le sanctuaire 
céleste.

Dans l’Ancien Testament, le souverain sacrificateur portait sur sa poitrine douze 
pierres représentant les tribus d’Israël, symbole du peuple qu’il portait « sur son 
cœur » lorsqu’il intercédait devant Dieu (Ex 28:29, LSG). De manière infiniment 
supérieure, Jésus, notre souverain sacrificateur céleste, porte nos noms devant le Père.

Il est intéressant de noter que la formulation de Philippiens 1:3 est ambigüe, sou-
lignant la relation étroite entre Paul et les Philippiens. On l’interprète généralement 
comme le souvenir que Paul garde des Philippiens dans sa prière. Toutefois, il pour-
rait aussi s’agir du souvenir que les Philippiens ont de lui. Dans les deux cas, cette 
ambigüité souligne la profonde réciprocité de leur relation, exprimée par le terme 
grec koinonia, souvent traduit par « communion fraternelle ». Paul, qui a communié 
aux souffrances du Christ (Phil 3:10), souligne que les Philippiens ont pris part (grec: 
sunkoinōneō) à ses propres épreuves, notamment en soutenant financièrement son 
ministère (Phil 4:14-15). Cette solidarité constante, « depuis le premier jour jusqu’à 
maintenant » (Phil 1:5), le conduit à remercier Dieu et à prier pour eux avec « joie » 
(Phil 1:4,5).

Même sa captivité est abordée de façon positive: elle lui permet « la défense et la 
confirmation de l’Évangile » (Phil 1:7, LSG). Ces termes juridiques suggèrent un 
procès imminent, mais ils révèlent aussi que Paul continue d’annoncer l’Évangile à 
ses gardiens et à ses visiteurs. Défendre l’Évangile (grec apologia) contre les attaques 
et confirmer ses vérités éternelles sont toutes deux essentielles pour Paul. Il se préoc-
cupe moins de son avenir personnel que de la vérité et de la diffusion de l’Évangile. 
Qu’il vive ou qu’il meure, Paul est confiant que Dieu achèvera la « bonne œuvre » 
qu’il a commencée en tous ceux qui croient en Lui (Phil 1:6).

Comment comprenez-vous la promesse que Dieu achèvera en vous la « bonne 
œuvre » (Phil 1:6)? Que signifie cela? Cette œuvre prendra-t-elle fin avant la 
seconde venue?

_______________________________________________________________

 

Dimanche



20

5 janvierLundi

Les requêtes de prière de Paul
Un pasteur évoquait un jour ces prières centrées sur « moi, moi-même et mes 

besoins ». Il les qualifiait, à juste titre, de « petites prières égoïstes », rappelant que 
Dieu a des desseins bien plus vastes.

Lisez la prière de Paul dans Philippiens 1:9-11. Quel est l’objet de la prière 
de Paul? Quelles sont ses principales requêtes? Que nous enseigne cela sur 
la prière?
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

Cette prière brève – quarante-trois mots en grec – condense pourtant les grands 
thèmes que Paul développera dans l’Épitre: l’amour, la connaissance, le discerne-
ment, la pureté, le fait de ne pas causer d’offense, et la justice que nous avons en 
Jésus-Christ. À la base de cette prière, ainsi que des précédentes expressions de 
reconnaissance de Paul, se trouve l’accent mis sur l’Église dans son ensemble. La 
prière de Paul est entièrement centrée sur les autres, en faveur de l’Église entière et 
de son bienêtre. Examinons de plus près certains éléments de cette prière:

Que l’amour augmente de plus en plus. Paul ne prie pas seulement pour 
plus d’amour, mais pour un amour guidé dans une direction spécifique: « 
en connaissance et en pleine intelligence » (Phil 1:9, LSG). La référence à 
la connaissance ne concerne pas ici une simple connaissance intellectuelle, 
mais d’une connaissance spirituelle, fruit de la communion avec Dieu et de 
la méditation de Sa Parole (voir Eph 1:17; Eph 4:13; 1 Tim 2:4).

Le discernement. Paul l’explique comme étant la capacité à discerner les « 
choses les meilleures » (en les distinguant de ce qui est moralement nuisible) 
afin d’être « purs et irréprochables » (Phil 1:10, LSG).

Être sincère. Ce mot signifie en grec « jugé par la lumière du soleil » et 
fait référence à une pureté d’action sans tache: « Tout ce que font les chré-
tiens doit être aussi transparent que la lumière du soleil. » (Ellen G. White, 
Reflecting Christ, p. 71).

Ne pas offenser. Cela signifie ne pas être une pierre d’achoppement, ne rien dire 
ni faire qui puisse nuire à la foi d’autrui. 

La justice qui vient de Christ. Paul développe pleinement ce sujet dans les Épitres 
aux Romains et aux Galates, et également dans Philippiens 3. Nous n’avons pas de 
justice par nous-mêmes, mais seulement celle que nous recevons par Christ.  

Quoi que nous fassions d’autre, comment notre amour peut-il augmenter 
« de plus en plus » (Phil 1:9)? Pourquoi est-ce essentiel à la vie chrétienne? 
(Voir aussi 1 Cor 13:1-8.)  

_______________________________________________________________



21

 6 janvier

Pratiquer le discernement spirituel
Les Philippiens furent naturellement bouleversés d’apprendre l’emprison-

nement de Paul. Son ministère semblait désormais paralysé: il ne pouvait 
ni voyager, ni prêcher, ni implanter de nouvelles Églises. Il ne pouvait non 
plus visiter les synagogues et enseigner aux gens que Jésus était le Messie. 
Ils envoyèrent donc Épaphrodite auprès de lui pour le soutenir, tant morale-
ment que matériellement.

Lisez Philippiens 1:12-18. Quelle était l’attitude de Paul face à sa 
captivité? Quelles leçons pouvons-nous tirer de son attitude, malgré les 
circonstances dans lesquelles il se trouvait?   
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

Le message que Paul envoya avait dû surprendre les Philippiens. Contre toute 
attente, Paul voyait sa situation sous un angle différent. Son discernement spirituel 
l’amena à voir son emprisonnement comme une bonne chose. Cela n’entravait en 
rien dans son œuvre, mais avait « plutôt contribué aux progrès de l’Évangile » (Phil 
1:12, LSG). Là où d’autres ne verraient que chaines et barres, Paul voyait dans ses 
gardes romains des âmes potentielles pour le royaume de Dieu. Il comprit également 
que son emprisonnement encourageait grandement les autres à être plus actifs et plus 
déterminés à répandre l’Évangile, à parler avec assurance pour Christ sans crainte 
des conséquences.

C’est peut-être difficile à imaginer, mais certains pensaient réellement tirer profit 
de l’emprisonnement de Paul. Apparemment, ils pensaient que son absence attirerait 
davantage l’attention sur eux-mêmes et sur leur propre prédication de l’Évangile. 
Quel exemple frappant, mais triste de l’égoïsme humain, même au sein de l’Église. 
Comme l’a dit Jérémie bien avant Paul: « Le cœur est tortueux par-dessus tout, et il 
est méchant: Qui peut le connaitre? » (Jer 17:9, LSG).

Heureusement, en revanche, certains fidèles ouvriers étaient devenus plus zélés 
pour annoncer l’Évangile. Ils aimaient tellement Paul que les souffrances qu’ils le 
voyaient endurer pour sa foi les avaient poussés à faire davantage confiance à Christ 
et les avaient encouragés à être encore plus actifs pour le Seigneur. Cela les a encou-
ragés à aller là où ils n’osaient pas aller auparavant, à parler dans des situations où ils 
se taisaient jusque-là; et cela a permis à davantage de personnes d’accepter Christ et 
de répandre l’Évangile du salut.   

Quels enseignements précieux avez-vous tirés d’expériences qui, bien qu’in-
déniablement douloureuses, ont aussi apporté des avantages? Même dans 
les cas où il n’y a pas d’avantages, comment pouvons-nous apprendre à 
faire confiance à Dieu malgré tout? 

Mardi



22

7 janvier 

Le fruit de l’Évangile
Les relations que Paul entretenait avec les Colossiens différaient de celles qu’il 

avait avec les croyants de Philippes. Il les mentionne d’ailleurs parmi ceux qui 
« n’ont pas vu [son] visage en la chair » (Col 2:1). Pourtant, il leur exprime la 
même gratitude qu’aux Philippiens, affirmant qu’il rend continuellement grâce 
à Dieu pour eux et qu’il prie inlassablement en leur faveur. Néanmoins, Paul les 
avait rassurés, tout comme il l’avait fait avec les Philippiens, qu’il remercie Dieu 
et prie « toujours » pour eux. 
Lisez Colossiens 1:3-8. Quelles sont les trois raisons pour lesquelles Paul 
exprime sa reconnaissance envers Dieu? 
									                     

_______________________________________________________________________ 

Paul regroupe ici les trois vertus qu’il évoque fréquemment dans ses lettres: la foi, 
l’amour et l’espérance (Voir 1 Cor 13:13; 1 Thes 1:3; 1 Thes 5:8). Il ne les attribue pas 
aux Colossiens comme s’ils en étaient les auteurs, mais il en rend grâce au Père, les 
considérant comme des dons « excellents et parfaits » venant de Dieu (Jc 1:17, LSG). 
En découvrant l’amour de Dieu pour nous, notre cœur est amené à placer sa foi en 
Christ (Eph 2:4-8), et nous recevons l’espérance d’un avenir céleste. L’apôtre Pierre 
parle d’un « héritage qui ne se peut ni corrompre, ni souiller, ni flétrir, lequel vous est 
réservé dans les cieux » (1 Pi 1:4, LSG).

Paul insiste aussi sur la crédibilité de l’Évangile, fondé sur « la parole de 
vérité » — une expression qu’il utilise ailleurs pour désigner la Parole inspirée de 
Dieu (Voir 2 Cor 6:7; 2 Tim 2:15). Contrairement à « la parole des hommes », cette 
parole divine agit « véritablement » dans le cœur de ceux qui croient (1 Thes 2:13), 
accomplissant la volonté de Dieu (Esa 55:11). Ainsi, lorsque l’Évangile est annoncé, la 
puissance de Dieu se manifeste par l’action du Saint-Esprit dans le cœur des auditeurs, 
suscitant une réponse. L’Évangile lui-même porte du fruit, car il est la « parole de 
vie » (Phil 2:16).

Un aspect particulièrement remarquable est la rapide expansion de l’Évangile. 
Environ trente ans après la mort et la résurrection du Christ, Paul pouvait déjà affirmer 
qu’il s’était répandu « dans le monde entier » (Col 1:6). Un peu plus loin, il ajoute que 
l’Évangile « a été prêché à toute créature sous le ciel » (Col 1:23, LSG). Le réseau rou-
tier romain favorisait effectivement les communications et les déplacements, permettant 
une large diffusion des lettres de Paul. Mais c’est avant tout la puissance divine, agissant 
par Sa Parole, qui engendre une vie nouvelle dans l’âme (Jc 1:18; 1 Pi 1:23), faisant de 
chacun une nouvelle créature en Christ (2 Cor 5:17).    

Dans Colossiens 1:5, Paul évoque « l’espérance qui vous est réservée dans les 
cieux ». Quelle est votre compréhension personnelle de cette espérance, et pour-
quoi celle-ci vous concerne-t-elle même si vous vous sentez indigne?   

Mercredi



23

La puissance de la prière

Lisez Colossiens 1:9-12. Quelles sont les requêtes précises formulées par 
Paul dans sa prière?

___________________________________________________ _______

___________________________________________________ _______

Paul demande à Dieu que les Colossiens soient « remplis de la connais-
sance de sa volonté ». Cette connaissance s’exprime par « toute sagesse et 
intelligence spirituelle » (Col 1:9, LSG). La sagesse véritable nait d’une 
confiance totale en Dieu, d’une disposition à faire Sa volonté (Jn 7:17), et 
d’un refus de s’appuyer sur sa propre intelligence (Pr 3:5). Mais bien sou-
vent, nous nous interrogeons: Quelle est la volonté de Dieu pour moi dans 
cette situation précise? Trois grandes sources nous aident à discerner cette 
volonté dans la prière:

1. La Parole de Dieu, qui reste la source première de sagesse: « Ta parole 
est une lampe à mes pieds et une lumière sur mon sentier » (Ps 119:105, LSG).

2. Les circonstances providentielles: La volonté et la direction de Dieu 
peuvent également être connues à travers des circonstances providentielles, 
en lui demandant d’ouvrir ou de fermer des portes (voir Col 4:3). 

3. Le Saint-Esprit, qui nous guide lorsque nous apprenons à reconnaitre 
Sa voix: « Tes oreilles entendront derrière toi la voix qui dira: « /Voici le 
chemin, marchez-y!/ Car vous iriez à droite/, ou vous iriez à gauche » (Esa 
30:21, LSG).

Paul prie également pour que les croyants marchent « d’une manière 
digne du Seigneur » (Col 1:10, LSG). Aucun être humain n’est naturelle-
ment « digne », mais Dieu nous estime dignes par Sa grâce et nous appelle 
à vivre conformément à cette haute vocation (Eph 4:1; 1 Thes 2:12). Paul 
utilise le verbe « marcher » trois fois de plus dans cette seule lettre (Col 2:6, 
Col 3:7, Col 4:5). Cela signifie le fait de vivre et agir en accord avec la loi 
de Dieu (Ex 18:20), ce qui n’est possible que par l’œuvre du Saint-Esprit 
(Ez 36:27).

Paul prie également pour que leur vie (et la nôtre) soit « entièrement 
agréables ». Il précise ensuite plusieurs moyens d’y parvenir: « portant des 
fruits en toutes sortes de bonnes œuvres » (Col 1: 9,10, LSG), « croissant 
par la connaissance de Dieu » (Col 1: 10, LSG), et rendant « grâces au 
Père » (Col 1:12, LSG). 

Si quelqu’un vous demandait: « Comment savez-vous que Dieu vous guide dans 
une direction ou une autre? », que répondriez-vous, et pourquoi?

___________________________________________________ _______

Jeudi 8 janvier



24

9 janvier 

Réflexion avancée: « Il en est peu qui soient capables de faire des 
plans bien définis pour l’avenir. La vie est pleine d’incertitude. Comment 
discerner l’aboutissement probable des évènements? Voilà qui est souvent 
une cause d’anxiété et de tourments. N’oublions pas que les enfants de Dieu 
sont ici-bas des pèlerins et des voyageurs. Nous manquons de sagesse pour 
nous diriger. Comment pourrions-nous décider de notre avenir? Il nous faut 
marcher par la foi, comme Abraham qui, “lors de sa vocation, obéit et par-
tit pour un lieu qu’il devait recevoir en héritage... Il partit sans savoir où il 
allait.” Hébreux 11 :8.

Pendant sa vie terrestre, le Christ ne fit aucun projet pour lui-même. Il se 
soumettait à ceux de son Père qui lui étaient révélés jour après jour. C’est 
ainsi que nous devons dépendre de Dieu. Notre existence sera alors ce que sa 
volonté voudra qu’elle soit. Il dirigera nos pas lorsque nous mettrons notre 
confiance en lui.

Trop de gens qui se préparent à un brillant avenir échouent lamentable-
ment. Laissez le Seigneur agir à votre place. Comptez sur votre Père céleste, 
comme un petit enfant. C’est lui qui garde “les pas de ses bienaimés”. 1 
Samuel 2 :9. Il conduit ses enfants comme ils se conduiraient eux-mêmes 
s’ils pouvaient voir la fin dès le commencement et discerner la gloire du des-
sein qu’ils accomplissent comme collaborateurs de Dieu. » Ellen G. White, 
Le ministère de la guérison, pp. 340-341. 

Discussion:
Ê Repensez à la semaine écoulée et faites la liste des sujets de recon-
naissance. N’en avez-vous peut-être pas plus que vous ne le pensiez? 

Ë Méditez sur la dernière phrase de la citation d’Ellen G. White 
ci-dessus. C’est une déclaration de foi puissante. Comment pou-
vez-vous apprendre à faire une telle confiance à Dieu?    

Ì À la lumière de Colossiens 1:6 et 23, discutez de la déclaration sui-
vante: « Pendant quarante ans, l’incrédulité, les murmures et la rébel-
lion ont empêché l’ancien Israël d’entrer en Canaan. Les mêmes péchés 
ont retardé l’entrée de l’Israël moderne dans le Canaan céleste. Dans les 
deux cas, les promesses de Dieu n’étaient pas en cause. Ce sont l’incré-
dulité, la mondanité, le manque de consécration et les querelles parmi le 
peuple professant appartenir au Seigneur qui nous ont maintenus dans 
ce monde de péché et de souffrance pendant tant d’années. Si l’Église 
du Christ avait fidèlement accompli l’œuvre qui lui avait été confiée, 
le monde entier aurait déjà été averti et le Seigneur serait revenu avec 
puissance et grande gloire. » (Ellen G. White, Last Day Events, p. 38.) De 
quelles manières pourrions-nous aujourd’hui être coupables des mêmes 
choses?   

Vendredi



HHistoire istoire MMissionnaireissionnaire

Le messager de Dieu
Par Andrew McChesney    

Oscar était resté immobile, priant, alors que trois chiens aboyants et hargneux l’en-
touraient devant une maison au Kenya. Le propriétaire, qui avait délié les chiens 

alors qu’Oscar s’approchait de la maison, arriva. « Qui êtes-vous? » demanda-t-il.
« Je suis un messager de Dieu », déclara Oscar.
 « Quel message Dieu vous a-t-Il donné? » demanda l’homme.
 « C’est le message de Dieu », déclara Oscar. « Puis-je entrer? » 
L’homme appela les chiens et les attacha. Il regarda Oscar avec intérêt après qu’ils 

furent entrés dans la maison. « Prions », déclara Oscar. L’homme n’avait pas fermé les 
yeux, mais Oscar pria puis commença à discuter des cinq premiers livres de la Bible, le 
Pentateuque. L’homme n’était pas chrétien. Il appartenait à une grande religion mondiale 
non chrétienne, mais il connaissait ces livres de la loi. Il posa de nombreuses questions et 
les deux hommes se lièrent d’amitié. Aujourd’hui, l’homme et sa femme sont adventistes 
du septième jour. 

À une autre occasion, un propriétaire manifesta son intérêt lorsqu’Oscar lui a offert des 
leçons bibliques. Il avait ensuite renvoyé ses trois enfants, âgés de 6, 8 et 13 ans, dans 
leurs chambres. En partant, Oscar vit qu’ils boitaient de douleur. « Laissez les enfants 
venir ici pour que nous puissions prier », dit-il. Ensuite il vit que les enfants avaient 
des rougets, de minuscules acariens avec des larves parasites qui vivent sur ou sous la 
peau et provoquent des irritations. Oscar pria pour les enfants et alla leur acheter des 
médicaments. 

La famille pensait que les rougets provenaient de la sorcellerie. Mais à son retour, 
Oscar les aida à nettoyer leur maison et leur literie. Il demanda ensuite aux parents de 
baigner les enfants, puis il leur donna les médicaments. Les enfants étaient propres. 
Oscar pria de nouveau pour les enfants et étudia la Bible avec les parents. Plus tard, la 
famille devint adventiste et vendit un terrain pour la construction d’une nouvelle Église 
adventiste.

 En partageant l’Évangile, Oscar va aussi d’Église en Église le dimanche. Au Kenya, 
c’est une tradition de permettre aux visiteurs de saluer les membres d’Église. Mais un 
jour, un dirigeant d’Église avait invité Oscar à un culte d’adoration, mais refusa ensuite 
de lui permettre de parler quand il apprit qu’il était adventiste. Oscar était resté pour le 
culte. En partant, il reconnut plusieurs membres qui étaient ses voisins et s’approcha 
pour les saluer. 

« La Bible est comme un grand océan, et ce n’est pas le moment d’attendre que le 
pasteur vienne vous enseigner », dit-il. « J’ai des leçons que vous pouvez étudier vous-
même. »

Sept personnes acceptèrent immédiatement les leçons bibliques de La Découverte 
de la Voix de la Prophétie. D’autres étaient méfiants, mais avaient ensuite accepté de 
prendre les leçons. Aujourd’hui, 43 personnes de l’Église étudient la Bible avec Oscar. 
« Pas mal pour une réunion où je n’avais pas le droit de parler », dit-il en souriant. 

Oscar a travaillé en tant que pionnier de la mission mondiale pendant 10 ans, menant 120 
personnes au baptême et à l’implantation de deux Églises. Il espère ouvrir bientôt une troi-
sième Église. Apprenez-en plus sur les pionniers de la mission mondiale à bit.ly/GMPioneers.

Produit par le Comité de la Conférence Générale pour la  Mission Adventiste.  Site 
Web: www.AdventistMission.org



26

Ire partie: Aperçu

Texte clé: Philippiens 1:6

Étude contextuelle: Phil 1:1-18; Eph 5:18-21; Col 1:4-8. 

L’écrivain D. A. Carson s’interroge sur ce qui constitue aujourd’hui le besoin 
le plus pressant de l’Église chrétienne, émettant diverses hypothèses quant aux 
réponses possibles que l’on pourrait apporter à cette question. Carson énumère des 
domaines tels que la pureté dans le domaine sexuel, l’intégrité financière et la géné-
rosité, l’évangélisation, l’implantation d’Églises, la pensée biblique et l’expérience 
authentique du culte collectif. Il conclut: « Il y a un sens dans lequel ces besoins 
urgents ne sont que le symptôme d’une lacune bien plus grave. La chose dont nous 
avons le plus besoin de toute urgence dans la chrétienté occidentale est une connais-
sance plus profonde de Dieu. Nous avons besoin de mieux connaitre Dieu… L’une 
des étapes fondamentales de la connaissance de Dieu, et l’une des démonstrations 
fondamentales que nous connaissons Dieu, est la prière, une prière spirituelle, per-
sévérante et biblique. » (D. A. Carson, A Call to Spiritual Reformation: Priorities 
from Paul and His Prayers (Grand Rapids, MI: Baker Books, 1992), pp. 15, 16.)

Paul soulignait constamment l’importance des disciplines chrétiennes telles que 
la prière et la gratitude. L’action de grâces constituait également un élément central 
de ses prières et une section typique de ses lettres. Il exprimait non seulement sa 
reconnaissance envers Dieu à travers ses prières constantes, mais il encourageait 
également son auditoire à en faire autant (Col 3:17; 1 Thes 5:18). Il considérait la 
gratitude comme le fruit de l’œuvre de Dieu dans le cœur (Phil 1:6, 10, 11).

La leçon de cette semaine met en évidence deux thèmes principaux:
1. La gratitude et la prière sont intrinsèquement liées, tout comme les deux faces 

d’une pièce de monnaie.
2. La gratitude et la prière, entre autres, sont des manifestations tangibles de la 

bonne œuvre de Dieu en nous.
 

IIe partie: Commentaire
Illustration

Le psychologue Robert A. Emmons cite cette pensée profonde de Maitre Eckhart:
« Si la seule prière que vous dites dans votre vie est merci, ce serait suffisant. »
Dans ce contexte, Emmons relate l’histoire d’une femme atteinte du syndrome 

post-polio, qui illustre magnifiquement le lien entre la gratitude dans la prière et 
une vie pleine de sens. Elle lui avait écrit la lettre suivante:

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



27

« L’une de mes expériences les plus profondes de gratitude était survenue à la 
naissance de mon premier enfant. Je m’étais demandé, tout au long de ma jeunesse, 
si je serais capable d’avoir des enfants, si je pourrais m’occuper d’eux avec un seul 
bras et si Dieu choisirait de me bénir de cette façon. À la naissance de ma fille, tout 
le personnel infirmier doutait de mes capacités de mère. Cependant, j’ai compris 
que Dieu avait choisi de me bénir avec un enfant et qu’il me donnerait les moyens 
physiques nécessaires pour en prendre soin. Puisque Dieu n’avait pas voulu m’épar-
gner de la poliomyélite, je savais que le fait d’avoir un bébé n’était pas une chose 
sure. Ainsi, lorsqu’elle était née, j’ai loué Dieu d’avoir permis à mon mari et à moi 
de partager la joie de façonner un nouvel être humain en bénédiction pour Lui… 
Quel plus grand but pourrais-je avoir que d’élever un autre être humain? Aucun, et 
c’était la joie de ma reconnaissance: la joie du sens et du but de la vie. » Plus loin, 
Emmons affirme: « Il est clair que le fait de cultiver la gratitude, tant dans nos vies 
que dans notre attitude face à l’existence, nous rend durablement plus heureux et en 
meilleure santé. » (Robert A. Emmons, Thanks! How the New Science of Gratitude 
Can Make You Happier, New York: Houghton Mifflin Company, 2007, pp. 90, 110, 
185.)

La gratitude et la prière sont intrinsèquement liées

Une caractéristique récurrente dans les lettres de Paul est la section d’action de 
grâce, qui constitue essentiellement un acte de prière. Cette idée peut être illustrée 
plus clairement dans le tableau suivant. 

        
Passage Action de grâces et prière

Romains 1:8-10 (LSG) « Je rends d'abord grâces à mon Dieu par Jésus Christ... Dieu… m'est 
témoin que je fais sans cesse mention de vous... dans mes prières »

1 Corinthiens 1:4 (LSG) « Je rends à mon Dieu de continuelles actions de grâces à votre sujet »

Éphésiens 1:15, 16 (LSG) « C'est pourquoi moi aussi... je ne cesse de rendre grâces pour 
vous, faisant mention de vous dans mes prières »

Philippiens 1:3, 4 (LSG) « Je rends grâces à mon Dieu... ne cessant, dans toutes mes prières pour vous tous »

Colossiens 1:3 (LSG) « Nous rendons grâces à Dieu... et nous ne cessons de prier pour vous »

1 Thessaloniciens 1:2 (LSG) « Nous rendons continuellement grâces à Dieu... faisant mention de 
vous dans nos prières »

2 Thessaloniciens 1:3 (LSG) « Nous devons à votre sujet, frères, rendre continuellement grâces 
à Dieu »

1 Timothée 1:12 (LSG) « Je rends grâces à celui qui m’a fortifié, à Jésus Christ notre Sei-
gneur »

2 Timothée 1:3 (LSG) « Je rends grâces à Dieu... de ce que nuit et jour je me souviens 
continuellement de toi dans mes prières »

Philémon 4(LSG) « Je rends continuellement grâces à mon Dieu, faisant mention 
de toi dans mes prières »

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



28

Trois observations essentielles peuvent être dégagées du tableau pré-
cédent. Tout d’abord, pour Paul, rendre grâce est un acte de prière, car 
l’action de grâce est constamment liée à la prière. Deuxièmement, même 
lorsque la section d’action de grâce de certaines lettres de Paul ne men-
tionne pas le terme « prière », il est important de comprendre que sa gra-
titude est dirigée vers Dieu (2 Thes 1:3; 1 Tim 1:12). Troisièmement, la 
répétition du terme « continuellement » suggère que la prière et l’action de 
grâce étaient des composantes intégrales de la vie de Paul.

Il est important de noter que Paul s’attendait à ce que son auditoire 
l’imite en ce qui concerne une vie de prière et d’action de grâce. Pour 
Paul, une caractéristique visible des hommes impies est leur incapacité à 
honorer Dieu ou à Lui rendre grâces (Rm 1:21). À l’inverse, il encoura-
geait les membres de l’Église de Rome (Rm 14:6). Lorsqu’il demanda aux 
Corinthiens de prier pour lui et ses collaborateurs, Paul désira que beau-
coup rendent grâce à leur sujet (2 Cor 1:11).

Dans Éphésiens 5:18-21 (LSG), Paul décrit les caractéristiques des 
personnes dont la vie est remplie de la présence du Saint-Esprit. Elles 
(1) s’engagent dans l’édification réciproque en s’entretenant « par des 
psaumes, par des hymnes, et par des cantiques spirituels »; (2) remplissent 
leur vie de louange à Dieu en « chantant et célébrant » de tout leur cœur 
les louanges du Seigneur; (3) rendent « continuellement grâces pour toutes 
choses à Dieu le Père, au nom de notre Seigneur Jésus Christ »; et (4) se 
soumettent « les uns aux autres dans la crainte de Christ ». Ainsi, rendre 
grâce à Dieu revient à lui chanter des louanges: c’est un acte d’adoration.

Dans Colossiens 3:17, Paul va plus loin en déclarant: « Et quoi que vous 
fassiez, en parole ou en œuvre, faites tout au nom du Seigneur Jésus, en 
rendant par lui des actions de grâces à Dieu le Père » (LSG, c’est nous 
qui soulignons). De même, il dit aux Thessaloniciens: « Rendez grâces 
en toutes choses » (1 Thes 5:18, LSG). Paul avait encouragé son auditoire 
à incarner l’action de grâce et la prière dans sa vie, afin de refléter son 
propre engagement profond envers ces pratiques.

L’œuvre de Dieu en nous

La lettre aux Philippiens contient l’une des déclarations les plus remar-
quables de toutes les Épitres de Paul: « Je suis persuadé que celui qui a 
commencé en vous cette bonne œuvre la rendra parfaite pour le jour de 
Jésus Christ » (Phil 1:6, LSG). Certains lecteurs pourraient être tentés 
d’interpréter la « bonne œuvre » de manière restrictive, y voyant une réfé-
rence à la sollicitude et à l’amour des Philippiens pour Paul, démontrés 
par leur soutien financier pendant son emprisonnement. Bien que leur 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



29

intérêt pour Paul et l’avancement de l’Évangile soit certainement le résultat 
de l’œuvre de Dieu dans leur cœur, Paul faisait référence au concept plus 
large du salut par Christ.

Dieu est présenté comme celui qui a initié la bonne œuvre du salut et qui 
l’achèvera lors du retour du Christ. Il est remarquable que cette pensée soit 
exprimée dans la section consacrée à l’action de grâce. En ce sens, la grati-
tude est considérée comme une preuve puissante de l’œuvre de Dieu dans le 
cœur. Paul exprime une idée similaire dans Philippiens 2:12-13: « Travaillez 
à votre salut avec crainte et tremblement… car c’est Dieu qui produit en vous 
le vouloir et le faire, selon son bon plaisir » (LSG, c’est nous qui soulignons).

Le conseil de Paul de travailler à notre salut est pour le moins intrigant. 
Après tout, comment y parvenir? On trouve une bonne réponse dans Hébreux 
12:2, où Jésus est décrit comme « le chef et le consommateur de la foi ». 
Ainsi, affirme Paul, nous sommes appelés à courir « avec persévérance dans 
la carrière qui nous est ouverte, ayant les regards sur Jésus » (Heb 12:1-2, 
LSG). Mais ce n’est pas tout: nous devons aussi rejeter « tout fardeau et le 
péché qui nous enveloppe si facilement » (Heb 12:1, LSG). Ces passages, 
tels que Philippiens 1:6 et Hébreux 12:2, nous rappellent que le salut est 
ultimement l’œuvre de Dieu, et non la nôtre. Toutefois, nous sommes tou-
jours appelés à travailler à notre propre salut, ou, en d’autres termes, à courir 
« avec persévérance dans la carrière qui nous est ouverte » (Heb 12:1, LSG), 
en menant une vie de prière, en recherchant les vertus chrétiennes données par 
l’Esprit (Phil 1:9-11; Col 1:4-8) et en étant reconnaissants pour l’œuvre de 
Dieu en nous (Phil 1:3-6). En somme, nous sommes invités à « marcher 
d’une manière digne du Seigneur et lui être entièrement agréables, portant 
des fruits en toutes sortes de bonnes œuvres et croissant par la connaissance 
de Dieu » (Col 1:10, LSG).   

  

IIIe partie: Application
Méditez sur les thèmes suivants. Demandez ensuite aux membres de votre 

classe de répondre aux questions à la fin de cette section:
Nous apprécions toutes les bonnes choses qui nous arrivent. Qu’il s’agisse 

d’acheter une voiture neuve, d’acquérir une maison, d’obtenir son diplôme 
après des années d’études ardues ou d’échapper à une situation dangereuse, 
nous remercions Dieu pour ces bénédictions. Ce sont des étapes importantes qui 
remplissent nos cœurs de joie et de gratitude. Cependant, si nous prêtons une 
attention particulière à tout ce qui nous entoure, nous trouverons d’innombrables 
raisons d’être reconnaissants. Rien, toutefois, ne devrait inspirer plus de recon-
naissance que la prise de conscience de l’œuvre de Dieu en nous. Ellen White 
écrit: « Notre esprit a besoin d’expansion afin que nous puissions comprendre 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



30

la signification de la provision de Dieu. Nous devons refléter les attributs les 
plus élevés du caractère de Dieu et être reconnaissants de ne pas être laissés 
à nous-mêmes » (That I May Know Him, p. 302, c’est nous qui soulignons).

Dieu attend de nous que nous ayons une attitude sincère de gratitude 
dans nos prières. Dans 1 Thessaloniciens 5:17-18, par exemple, l’ins-
truction: « Rendez grâces en toutes choses » suit immédiatement l’ordre: 
« Priez sans cesse » (LSG). Cette notion implique non seulement qu’il 
y a toujours une raison d’être reconnaissant, mais aussi que nos prières 
doivent inclure régulièrement des expressions de gratitude envers Dieu. 
Notons que Paul ne dit pas: « Rendez grâces pour toutes choses », mais 
« en toutes choses ». Le fait que Dieu nous ait donné Son Fils unique pour 
mourir pour nous constitue une raison suffisante d’être reconnaissants chaque 
jour, exprimant notre gratitude par des paroles de louange dans nos prières et 
par de bonnes œuvres dans notre vie quotidienne!

Questions:
1. De quelles bénédictions spirituelles êtes-vous reconnaissant envers Dieu? 

De quelles bénédictions physiques et matérielles Lui rendez-vous aussi grâce?
2. Que signifie le fait de rendre grâce en toutes choses, par opposition au fait 

de rendre grâce pour toutes choses? Quelle est la différence cruciale?
3. Qu’implique le fait que nous ne soyons pas « livrés à nous-mêmes », 

comme l’affirme la citation précédente d’Ellen G. White? Pourquoi devons-
nous être reconnaissants pour cette assurance?   

___________________________________________________ ______

___________________________________________________ ______

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



31

3

 La vie et la mort 

Sabbat après-midi

Lecture de la semaine: Phil 1:19-30, 1 Cor 4:14-16, 2 Cor 
10:3-6, Jn 17:17-19, Mi 6:8, Ac 14:22.

Verset à mémoriser: « Car Christ est ma vie, et la mort 
m’est un gain » (Philippiens 1:21, LSG). 

On nous répète souvent que la mort fait simplement partie de la vie. Mais 
c’est une illusion. En réalité, la mort est l’opposé de la vie, son ennemie 
déclarée. Elle n’est pas plus inhérente à la vie qu’une épave ne l’est à une 

voiture. L’apôtre Paul affirme avec force que Christ est mort « afin que, par la 
mort, il anéantît celui qui a la puissance de la mort, c’est à dire le diable, et qu’il 
délivrât tous ceux qui, par crainte de la mort, étaient toute leur vie retenus dans 
la servitude » (Heb 2:14-15).

Prêt à mourir pour Christ, Paul gardait néanmoins une confiance inébranlable 
quant à son avenir éternel. Dans l’immédiat, sa priorité absolue était de glorifier 
Christ, par sa vie comme par sa mort, et de proclamer l’Évangile au plus grand 
nombre. C’est peut-être l’une des raisons pour lesquelles nous possédons tant 
d’Épitres signées de sa main: ses lettres lui ont permis d’atteindre des âmes et 
des régions qu’il n’avait jamais pu visiter.

La vie est brève et il est donc crucial d’avoir un impact significatif pour le 
royaume de Dieu dans le temps qui nous est imparti. L’un des moyens essentiels 
pour y parvenir est de promouvoir « l’unité de la foi ». Comme nous le verrons 
à partir de cette semaine, ce thème était l’une des raisons importantes pour les-
quelles Paul écrivait aux Philippiens. 

* Étudiez cette leçon pour le sabbat 17 janvier.

*Du 10 au 16 janvierLeçon



32

11 janvier

Christ sera glorifié
Lisez Philippiens 1:19-20. Quelles sont les espérances de Paul quant à 
l’issue de son procès? Que considère-t-il encore plus important que le fait 
d’être acquitté? 
_______________________________________________

_______________________________________________
Bien que Paul ne fût en rien un criminel, ce n’était pas sa première incarcéra-

tion, et il était bien familier à des persécutions. Dans sa lettre aux Corinthiens, 
il détailla les souffrances qu’il avait endurées jusqu’à ce moment-là: « …par les 
emprisonnements, bien plus. Souvent en danger de mort, cinq fois j’ai reçu des 
Juifs quarante coups moins un, trois fois j’ai été battu de verges, une fois j’ai été 
lapidé, trois fois j’ai fait naufrage, j’ai passé un jour et une nuit dans l’abime. 
Fréquemment en voyage, j’ai été en péril sur les fleuves, en péril de la part des 
brigands, en péril de la part de ceux de ma nation, en péril de la part des païens, 
en péril dans les villes, en péril dans les déserts, en péril sur la mer, en péril parmi 
les faux frères. J’ai été dans le travail et dans la peine, exposé à de nombreuses 
veilles, à la faim et à la soif, à des jeûnes multipliés, au froid et à la nudité » (2 
Cor 11:23-27, LSG).

Et pourtant, Paul ajoute aussitôt: « Et, sans parler d’autres choses, je suis 
assiégé chaque jour par les soucis que me donnent toutes les Églises » (2 Cor 
11:28, LSG), signe que son engagement pastoral primait sur ses propres souf-
frances.  

Lisez 1 Cor 4:14-16; 1 Thes 2:10-11; Gal 4:19; Phm 10. Quelle était la 
nature du lien entre Paul et les communautés qu’il avait fondées ou les per-
sonnes qu’il avait conduites au Christ?
_______________________________________________

______________________________________________   
À l’image du Christ, qui n’avait rien épargné pour nous sauver, Paul déclare 

« je dépenserai très volontiers, et je me dépenserai moi-même » pour le bien 
des frères croyants (2 Cor 12:15, LSG). Et pourtant, paradoxalement, plus le 
disciple se conforme à l’exemple de Jésus, plus il risque d’être rejeté. « Or, 
tous ceux qui veulent vivre pieusement en Jésus Christ seront persécutés » (2 
Tim 3:12). Toutefois, le témoignage fidèle d’un chrétien reste l’un des moyens 
les plus puissants de glorifier Dieu et de révéler l’Évangile (voir Phil 1:7). « La 
patience et le courage de Paul, durant sa longue et injuste détention, son ardeur 
et sa foi constituaient un continuel sermon. » Ellen G. White, Conquérants paci-
fiques, p. 412.

Examinez votre façon de vivre et la façon dont vous traitez les autres, surtout 
ceux qui vous traitent mal. Quel genre de témoignage donnez-vous de Jésus? 

Dimanche



33

12 janvier

La mort est un gain
Que nous en soyons conscients ou non, nous sommes tous, en tant que 

croyants, engagés dans le grand conflit cosmique qui fait rage autour de nous 
— et en nous. Ce combat spirituel nous accompagne jusqu’à notre dernier 
souffle, quelle qu’en soit la cause ou le moment.  

 
Lisez 2 Corinthiens 10:3-6. Quelle est la nature de la guerre spirituelle à 
laquelle nous participons, et quelles sont nos armes?  
_______________________________________________

_______________________________________________

Les armes les plus redoutables dans ce conflit sont d’ordre idéologique. Satan se 
sert de la critique, de la trahison, de l’intimidation, de la peur, ou encore de la pres-
sion sociale — des armes que les chrétiens ne doivent jamais manier. En revanche, 
nous sommes appelés à utiliser l’amour, la miséricorde, la paix, la douceur, la 
patience, la bienveillance et la maitrise de soi. L’arme la plus puissante entre nos 
mains est « l’épée de l’Esprit, qui est la parole de Dieu » (Eph 6:17, LSG), car seul 
Dieu peut inscrire la vérité dans le cœur humain. Nous ne sommes que des instru-
ments dont Dieu se sert pour accomplir Ses desseins.  

Lisez Philippiens 1:21-22. Comment comprenons-nous la perspective de 
Paul dans le cadre du grand conflit?
_______________________________________________

_______________________________________________

Puisque la lutte est spirituelle, il s’agit d’un affrontement entre valeurs et vérités. 
Toutefois, Christ a remporté la victoire à la croix. Tant que nous demeurons en Lui, 
rien ne peut nous vaincre — pas même la mort. Paul avait remis sa vie entre les 
mains du Seigneur; c’est pourquoi il acceptait avec paix les injustices terrestres.

En tant que disciples du Christ, nous devons plus que défendre nos droits, 
défendre ce qui est juste. La véritable force ne repose pas sur le pouvoir, mais 
sur la justice. Se soumettre à la volonté de Dieu est un acte de grandeur — et 
la seule voie vers la victoire. Jésus est l’exemple suprême de cette obéissance 
volontaire, comme Paul le développera dans Philippiens 2.

En ce moment, comment ressentez-vous personnellement la réalité du 
grand conflit? Comment pouvez-vous tirer réconfort et force du fait de 
savoir que Christ a déjà remporté la victoire pour nous?    

Lundi



34

13 janvier

Être confiant
Comment le Dieu de l’univers se réjouirait-Il de simples humains, de taches fugaces de 

protoplasme sur une petite planète au milieu de ce qui est probablement un univers infini? 
Comment serait-il possible que les humains puissent compter autant pour l’Être suprême, qui 
est tout-puissant et qui n’a besoin de rien? Ces questions peuvent être analysées en deux aspects. 
Premièrement, comment Dieu Lui-même peut-Il se réjouir? Deuxièmement, comment les 
humains peuvent-ils Lui apporter du plaisir, en particulier compte tenu de notre état de pécheur? 
Le premier aspect de ces questions est le sujet d’aujourd’hui. Le second sera analysé demain.

Lisez Philippiens 1:23-24. Que veut dire Paul lorsqu’il affirme que s’en 
aller et « d’être avec Christ » est de loin « meilleur »?  
                                                                                                                            

                                                                                                                        

Ce passage a souvent été mal interprété à travers les âges. Dans le passage d’étude de cette 
semaine, Paul a abordé le contraste entre le fait de vivre et de mourir. Le chrétien vit pour 
Christ et peut même mourir pour Lui. En ce sens, c’est un « gain », car notre témoignage est 
d’autant plus puissant et convaincant (Phil 1:21). Donner sa vie pour sa foi révèle une convic-
tion inébranlable. 

Cependant, nous devons reconnaitre que les morts sont bel et bien morts. Ils « ne savent 
rien ». Ils reposent dans la tombe jusqu’à la résurrection (voir Ec 9:5; Jn 5:28, 29). C’est 
pourquoi Jésus Lui-même avait dit de Lazare, qui était mort: « Lazare, notre ami, dort; mais 
je vais le réveiller » (Jn 11:11).

Si, comme certains le croient, les morts allaient immédiatement au ciel, imaginez ce que 
serait Lazare. Après quatre jours de félicité céleste, un ange viendrait avec la « mauvaise » 
nouvelle: « Désolé, Lazare, mais Jésus te rappelle sur terre. Tu ne peux plus rester ici. » Suivie 
jusqu’à son terme logique, cette idée révèle toute son incohérence.

La mort est un sommeil inconscient, et au retour du Christ, les morts fidèles se réveilleront 
et seront réunis avec les saints vivants pour être enlevés à la rencontre du Seigneur (1 Thes 
4:16-17).

Pour Paul, « s’en aller » signifie s’unir à Christ dans la souffrance et la mort (2 Tim 4:6), afin 
de parvenir « à la résurrection d’entre les morts » (Phil 3:11, LSG). Il savait aussi sans doute 
qu’il fermerait les yeux dans la mort et que la prochaine chose dont il aurait conscience, en un 
clin d’œil, serait de voir Jésus, qui l’emmènerait, avec tout le peuple de Dieu, à l’endroit que 
Jésus a préparé pour tous ceux qui L’aiment (Jn 14:3, 1 Cor 2:9).

Bien que prêt à mourir pour Christ, Paul savait qu’il serait préférable pour les Philippiens 
qu’il « demeure dans la chair » (Phil 1:24, LSG). Il est intéressant de noter que pour le chrétien, 
la question de savoir s’il vaut mieux vivre pour Christ ou mourir pour Lui n’est pas forcément 
facile à trancher. Paul était « pressé des deux côtés » (Phil 1:23, LSG), entre rester en vie et 
reposer dans la tombe.  

Même si personne ne souhaite mourir, avez-vous déjà pensé qu’au moment de votre 
mort, la prochaine chose que vous connaitrez sera le retour du Christ? Comment cette 
pensée peut-elle vous aider à comprendre la pensée de Paul ici?

Mardi



35

14 janvier

Tenir ferme dans l’unité 
La dernière prière de Jésus pour Ses disciples était profondément mar-

quée par un thème central: l’unité. Le Christ, anticipant la croix, se proje-
tait déjà dans la gloire retrouvée auprès de Son Père, aspirant à y associer 
Ses disciples: « Père, je veux que là où je suis ceux que tu m’as donnés 
soient aussi avec moi, afin qu’ils voient ma gloire, la gloire que tu m’as 
donnée » (Jn 17:24, LSG). Il supplie également le Père de préserver Ses 
enfants dans l’unité: « afin qu’ils soient un comme nous » (Jn 17:11, LSG). 
Jésus souligne le caractère dramatique de la désunion: elle devient un obs-
tacle à la foi. À deux reprises dans cette prière, Il insiste sur l’importance de 
notre unité avec Lui et avec le Père, « pour que le monde croie » et « que le 
monde connaisse que tu m’as envoyé » (Jn 17:21, 23, LSG).

Lisez Phil 1:27 et comparez avec Jn 17:17-19. Que considèrent 
Jésus et Paul comme essentiels pour préserver l’unité dans l’Église? 
__________________________________________________

__________________________________________________
Le mot grec traduit par « conduisez-vous d’une manière digne » dans 

Philippiens 1:27 est politeuomai, qui signifie « vivre comme un citoyen » — 
non pas d’un royaume terrestre, mais comme un citoyen du royaume céleste. 
Le Sermon sur la Montagne dresse un magnifique tableau de ce que signifie 
être enfants du Père céleste et membres de Son royaume: pauvres en esprit, 
doux, affamés et assoiffés de justice, miséricordieux, purs de cœur, artisans 
de paix, tendre l’autre joue, aimer ses ennemis, bénir ceux qui nous mau-
dissent, faire du bien à ceux qui nous haïssent. En bref, « pratiquer la justice, 
aimer la miséricorde, et marcher humblement avec ton Dieu » (Mi 6:8).

Il est difficile d’en vouloir à une personne animée de telles vertus, n’est-ce 
pas? Pourtant, nous sommes parfois tentés de juger ceux qui semblent être 
trop bons. Nous pouvons même être tentés de les réduire ou de trouver un 
point faible pour prouver qu’ils ne sont pas aussi bons qu’ils le paraissent, 
tout cela pour nous sentir mieux dans notre peau. Mais ne serait-il pas plus 
noble de nous demander si nous sommes capables d’aimer davantage, de faire 
preuve de plus de générosité, de miséricorde et d’humilité?

Ellen G. White évoque avec lucidité ceux qui « aiment le monde et ses 
richesses plus qu’ils n’aiment Dieu ou la vérité » (Testimonies for the Church, 
vol. 5, p. 277). Elle déplore que « lorsque l’orgueil et l’ambition mondaine 
sont entretenus, l’esprit du Christ s’éloigne, laissant place à la rivalité, 
aux dissensions et aux querelles, qui détournent et affaiblissent l’Église » 
(Testimonies for the Church, vol. 5, pp. 240, 241).

Quelle nécessité pressante que chacun de nous apprenne l’humilité et la 
douceur que le Christ a incarnées! L’Église serait différente si ces vertus y 
régnaient véritablement!

Mercredi



36

Unis et intrépides 

Lisez Philippiens 1:27-30. Quel est le lien entre notre unité et notre lutte 
commune « pour la foi de l’Évangile » et l’intrépidité?
__________________________________________________

__________________________________________________
La stratégie de Satan est bien connue: diviser pour régner. La division est un 

poison mortel. Jésus l’a affirmé: « Si une maison est divisée contre elle-même, 
cette maison ne peut subsister » (Mc 3:25, LSG). C’est un principe simple que 
Satan se plaît à nous faire oublier. Notre unité nous permet de remplir notre 
rôle prophétique en tant que reste de la prophétie biblique (Ap 12:17), en pro-
clamant « l’Évangile éternel » à « toute nation, à toute tribu, à toute langue, 
et à tout peuple » (Ap 14:6). Cette mission est inséparable du message et de 
l’unité. Jésus, dans Jean 17, nous rappelle que « la vérité » de la Parole de 
Dieu est le fondement de cette unité (Jn 17:17, 19). Ainsi, message, mission et 
unité forment un triptyque indissociable. Si l’un manque, l’édifice s’effondre. 
Mais si les trois sont réunis, rien ne peut nous ébranler. Nous ne devons 
être « aucunement effrayés » par les adversaires (Phil 1:28, LSG). Satan 
est un ennemi déjà vaincu. Même la mort ne saurait nous nuire si nous 
sommes « zélés pour le bien » (1 Pi 3:13, LSG). Le diable ne peut arrêter 
l’avancée de la vérité divine.  

Lisez les passages bibliques suivants et résumez brièvement leur thème 
commun: Mt 10:38, Ac 14:22, Rm 8:17, 2 Tim 3:12.
__________________________________________________

__________________________________________________
La vie, dans ce monde déchu, demeure une lutte constante – même pour les 

plus justes. Job était un homme juste; Dieu lui-même a dit qu’il était « intègre 
et droit; il craignait Dieu, et se détournait du mal » (Jb 1:1, LSG). Et pourtant, 
du jour au lendemain, le malheur s’est abattu sur lui et sa famille. Qui n’a 
pas, directement ou par l’expérience d’autrui, pris conscience que l’existence 
humaine se vit au bord du gouffre? La souffrance touche tous les hommes. 
Mais il vaut infiniment mieux souffrir pour le Christ que pour n’importe 
quelle autre cause.

Quel espoir et réconfort devons-nous, en tant que chrétiens, avoir au 
milieu de nos souffrances?
__________________________________________________

__________________________________________________

Jeudi 15 janvier



37

16 janvier

Réflexion avancée: « Du gibet, du donjon, de la roue, des cavernes 
et des antres de la terre, retentit à son oreille le cri de triomphe du martyr. Il 
[le Sauveur] entend les chrétiens qui, bien qu’affligés, tourmentés, abandon-
nés, rendent solennellement et courageusement leur témoignage, en disant: 
“Je sais en qui j’ai cru.” Tous ces martyrs, qui ont fait le sacrifice de leur 
vie, déclarent au monde que le Seigneur en qui ils ont mis leur confiance 
est capable de les sauver parfaitement. » Ellen G. White, Conquérants paci-
fiques, p. 458.

« Jamais il n’y eut une si grande diversité de croyances dans la chrétienté 
qu’aujourd’hui. Si les dons [apôtres, prophètes, évangélistes, pasteurs et 
docteurs (Eph 4:11-13)] étaient nécessaires pour conserver l’unité dans la 
primitive Église, à combien plus forte raison sont-ils nécessaires aujourd’hui 
pour la restaurer! Et que ce soit le dessein de Dieu de ramener cette unité 
dans l’Église des derniers jours, cela ressort avec évidence des prophéties. 
Nous avons l’assurance que les sentinelles seront éveillées quand le Seigneur 
visitera de nouveau Sion. Au temps de la fin, nous est-il dit, les sages com-
prendront. Alors l’unité de la foi règnera parmi ceux que Dieu considère 
comme sages; car ceux qui en réalité ont une juste compréhension des choses 
doivent nécessairement les comprendre de la même manière… De toutes les 
considérations qui précèdent, il ressort que l’état parfait de l’Église ici prédit 
est encore dans le futur. En conséquence, ces dons n’ont pas encore accompli 
leur œuvre. » R. F. Cottrell, « Introduction » dans Ellen G. White, Premiers 
Écrits, p. 140, 141.

Discussion:
Ê À la lumière de la citation de R. F. Cottrell, quelles sont les condi-
tions nécessaires pour que le Saint-Esprit opère l’unité dans l’Église 
aujourd’hui? Quelle est l’importance de la mise en pratique des conseils 
donnés par le don de prophétie dans cette dynamique?   

Ë Comment expliqueriez-vous la doctrine biblique de la mort à un ami 
persuadé que Paul et d’autres croyants défunts sont déjà « avec Christ » 
au ciel?  

Ì Comment appréhender la douloureuse réalité de la souffrance? En 
quoi le thème du grand conflit nous aide-t-il à comprendre ce mystère? Et 
pourquoi devons-nous, ultimement, considérer Jésus sur la croix comme 
l’expression la plus parfaite de l’amour du Père et apprendre à Lui faire 
confiance même dans les moments les plus difficiles?     

Vendredi



38

HHistoire istoire MMissionnaireissionnaire

Les paons à la rescousse!

Par Andrew McChesney

Une épidémie de bébés cobras avait alarmé Beulah Fernandez, directrice de 
la maison d’enfants et de l’école Sunshine sur un campus adventiste du sep-

tième jour à Bangalore, en Inde. Elle avait de bonnes raisons d’être inquiète. Cinq 
ans plus tôt, un garçon avait été mordu par un cobra alors qu’il poursuivait un veau 
dans un bosquet de manguiers. Quand bien même il avait été transporté d’urgence 
à l’hôpital, il avait fini par subir plusieurs opérations et un an de traitements com-
pliqués avant de se rétablir. 

Maintenant, les bébés cobras semblaient être partout sur le campus d’environ 5 
hectares: sur la route, dans le jardin, sous la voiture et même devant la porte de la 
maison de Beulah. 

« Ô Seigneur! » pria-t-elle. « Cet endroit est censé être sans danger pour les 
enfants. S’il Te plaît, aide-moi! » 

Ils appelaient les attrapeurs de serpents, mais ces derniers étaient habitués à attra-
per des serpents dans les bâtiments de la ville et les espaces fermés. Il était difficile 
de trouver les bébés cobras sur le grand campus d’arbres portant des mangues, 
des bananes, des jaquiers, des sapotes, des papayes, des pommes à la crème, des 
avocats, des noix de coco, des goyaves, des figues, des fruits de la passion et du 
corossol. Les membres du personnel et les enfants priaient avec ferveur. 

Ensuite, un membre du personnel repéra un paon sur le campus. Se pourrait-il 
que ce soit le cas? Un paon sur le campus au milieu d’une grande ville? Les paons 
sont connus pour manger des serpents venimeux. Peu de temps après, un autre 
membre du personnel vit un deuxième paon. 

Quelques soirs plus tard, les membres du personnel et les enfants ont eu droit à 
une exposition majestueuse d’un paon et de son homologue femelle, une paonne, se 
pavanant majestueusement dans le jardin. Tout le monde regardait avec émerveil-
lement le paon bleu brillant déployer ses longues plumes de queue brillantes mar-
quées de motifs en forme d’œil. Après cette soirée, les bébés cobras ont disparu. 

Quand bien même les serpents avaient disparu, le paon et la paonne étaient resté 
sur le campus comme des gardiens majestueux pour les enfants et les membres du 
personnel. Aujourd’hui encore, quelqu’un crie presque tous les jours: « Paon! » – et 
les enfants sortent en courant pour regarder un bel oiseau. 

Beulah pense que les paons étaient la réponse à leurs prières ferventes. En 45 ans 
d’histoire de l’école et de la maison d’enfants, aucun paon n’avait jamais visité le 
campus. 

« Nous croyons que Dieu a envoyé les paons », dit-elle. « Dieu aime et prend 
soin de Ses enfants et peut encore nous étonner avec de belles solutions à tous nos 
problèmes. »

Vos offrandes missionnaires de l’École du Sabbat soutiennent l’éducation adventiste du septième jour 
dans le monde entier. Merci de donner pour la mission. 

Produit par le Comité de la Conférence Générale pour la  Mission Adventiste.  Site 
Web: www.AdventistMission.org



39

Ire partie: Aperçu
Texte clé: Philippiens 1:21

Étude contextuelle: Phil 1:19-30; 1 Thes 4:14-16.

Martin Luther King Jr. a un jour déclaré: « Celui qui n’a pas 
trouvé une cause pour laquelle il serait prêt à mourir n’est pas 
digne de vivre. » (Cité par Mark Water, The New Encyclopedia of 
Christian Quotations, Alresford, Hampshire, England: John Hunt 
Publishers Ltd., 2000, p. 404). Paul avait aussi exprimé un senti-
ment similaire: « car Christ est ma vie, et la mort m’est un gain 
» (Phil 1:21, LSG). Ce ne sont pas de vaines paroles! Paul était 
véritablement prêt à mourir pour Christ (Rm 14:8), ce qu’il f it 
f inalement (2 Tim 4:6-8).

Citant Psaumes 44:22, Paul déclara au Seigneur: « C’est à cause 
de toi qu’on nous met à mort tout le jour, Qu’on nous regarde 
comme des brebis destinées à la boucherie » (Rm 8:36, LSG). 
Ainsi, ses paroles dans Galates 2:20 ne devraient pas nous sur-
prendre: « J’ai été crucif ié avec Christ » (LSG). Paul était prêt à 
mourir pour Christ parce qu’il s’était engagé à vivre pour Lui. Il 
poursuit: « et si je vis, ce n’est plus moi qui vis, c’est Christ qui 
vit en moi; si je vis maintenant dans la chair, je vis dans la foi au 
Fils de Dieu » (Gal 2:20, LSG). Ainsi, Paul vécut et mourut pour 
l’amour de l’Évangile.

La leçon de cette semaine met l’accent sur trois thèmes princi-
paux:

1. Dieu nous appelle à mener une vie centrée sur la mission, 
nous invitant même à être prêts à mourir pour Lui.

2. La mort est assimilée à un sommeil, dont la solution est la 
résurrection du corps, et non l’immortalité de l’âme.

3. Christ nous appelle à l’unité dans Son Esprit. Puisque nous 
sommes tous engagés dans une guerre spirituelle, nous devons 
non seulement utiliser les bonnes armes, mais aussi combattre 
ensemble dans l’unité.  

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



40

IIe partie: Commentaire
Illustration

On nous rapporte l’histoire de John Bradford, brulé vif sur le bucher 
le 1er juillet 1555. Bradford, « aumônier du roi Édouard VI d’Angle-
terre, était l’un des prédicateurs les plus populaires de son époque. 
Mais il mourut en martyr pour sa foi. Alors qu’on le conduisait à 
Newgate pour y être brulé, on lui permit de parler, et du charriot qui 
le menait à sa mort, tout au long du trajet de l’ouest de Londres à 
Newgate, il s’écriait: ‘‘Christ, Christ, rien que Christ.’’ » (Paul Lee 
Tan, Encyclopedia of 7,700 Illustrations: Signs of the Times, Garland, 
TX: Bible Communications, Inc., 1996, p. 787). Tout comme Paul, 
Bradford s’était entièrement donné à la mission en vivant et en mou-
rant pour Christ.
Vivre et mourir pour Christ

La déclaration de Paul dans Philippiens 1:21 est l’une des plus 
remarquables de ses lettres. Sa volonté de vivre pour Christ – ce qui 
implique d’endurer des épreuves inévitables – et même de mourir pour 
Lui souligne l’espérance exprimée dans le verset précédent: « Christ 
sera glorifié dans mon corps avec une pleine assurance, soit par ma vie, 
soit par ma mort » (Phil 1:20, LSG).

Un concept déconcertant demeure: l’affirmation de Paul selon 
laquelle mourir est un gain. Que voulait-il dire par là? Comment la 
mort peut-elle être bénéfique? Certains, se basant sur son désir exprimé 
dans Philippiens 1:23 « de m’en aller et d’être avec Christ » (LSG), 
en ont conclu qu’il affirmait qu’il serait immédiatement en présence 
du Christ après sa mort. Mais cette idée contredit les enseignements 
bibliques sur la non-immortalité de l’âme et la mort comme étant 
un sommeil. Pour comprendre ce que Paul voulait dire par « la mort 
m’est un gain », il est utile d’examiner son usage du terme grec kerdos 
(gain) et de son verbe apparenté kerdainō (gagner), ailleurs dans ses 
écrits. Dans Philippiens 3:7, 8, il déclare que ce qu’il considérait 
autrefois comme un gain (kerdos), il le regardait désormais comme 
une perte « à cause de Christ » (Phil 3:7, LSG, c’est nous qui sou-
lignons); c’est-à-dire « à cause de l’excellence de la connaissance 
de Jésus Christ » (Phil 3:8, LSG, c’est nous qui soulignons). Il ajoute: 
« pour lequel j’ai renoncé à tout… afin de gagner [kerdainō] Christ » 
(Phil 3:8, LSG). Ainsi, pour Paul, mourir est un gain dans le sens où 
il gagnera finalement Christ en Le voyant à Sa seconde venue (2 Tim 
4:8).

Il est également possible que le « gain » (Kerdos) dans Philippiens 
1:21 ait un sens missionnaire. Dans 1 Corinthiens 9:19-23, Paul utilise 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



41

Kerdainō comme un terme missionnaire: « je me suis rendu le serviteur 
de tous, afin de gagner [Kerdainō] le plus grand nombre. Avec les Juifs, 
j’ai été comme Juif, afin de gagner [Kerdainō] les Juifs; avec ceux qui 
sont sous la loi, comme sous la loi… afin de gagner [Kerdainō] ceux 
qui sont sous la loi; avec ceux qui sont sans loi, comme sans loi… afin 
de gagner [Kerdainō] ceux qui sont sans loi. J’ai été faible avec les 
faibles, afin de gagner [Kerdainō] les faibles » (LSG).

À cet égard, le commentaire suivant sur Philippiens 1:21 est éclai-
rant: « [Paul] se préoccupe du fait de magnifier Christ. Si son Seigneur 
jugeait préférable pour lui de rendre témoignage en vivant et en servant 
l’Église, il Le représenterait à juste titre. Mais la mort d’un homme 
juste peut aussi constituer une affirmation puissante de l’efficacité de 
l’Évangile de la grâce. Le contraste entre sa mort et celle de celui qui 
meurt sans espérance serait si marqué que son influence constituerait 
un gain pour le royaume de Christ. Les cœurs sont touchés et adou-
cis par l’assurance calme et la confiance de celui dont la foi repose 
entièrement sur son Dieu, même à l’heure de la mort. » (The SDA 
Bible Commentary, vol. 7, p. 147, c’est nous qui soulignons). Paul 
croyait que sa mort marquerait le point culminant de son œuvre mis-
sionnaire (Phil 2:17; cf. 2 Tim 4:6, 7). De plus, il pensait probablement 
que donner sa vie « encouragerait les Philippiens à faire davantage 
de sacrifices personnels, ou... pourrait amener certains à examiner la 
foi à laquelle il s’accrochait avec tant de ténacité. » (The SDA Bible 
Commentary, vol. 7, p. 160).

Paul considérait la mort comme un gain, car il verrait le Christ 
dans sa prochaine expérience consciente, à la résurrection. Au même 
moment, Paul était certain qu’entre sa mort et la Seconde Venue, il 
serait en train de dormir dans le tombeau.

La mort est comme un sommeil

Paul avait comparé la mort au sommeil (1 Thes 4:14-15), suggérant 
un état d’inconscience. Cette idée s’aligne sur l’enseignement de Jésus 
dans les Évangiles (Lc 8:52-53; Jn 11:11-13). L’histoire de la résur-
rection de la fille de Jaïrus en est un exemple clair. Il est intéressant 
de noter que, alors que Matthieu et Marc mentionnent seulement que 
les gens se moquaient de l’affirmation de Jésus selon laquelle la jeune 
fille dormait (Mt 9:24; Mc 5:39-40), l’observation de Luc en tant que 
médecin est plus précise: « Et ils se moquaient de lui, sachant qu’elle 
était morte » (Lc 8:53, LSG, C’est nous qui soulignons). De plus, le 
livre des Actes, également écrit par Luc, décrit la mort d’Étienne en 
affirmant qu’« il s’endormit » (Ac 7:60, LSG). La même expression 
est utilisée pour David (Ac 13:36).

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



42

Se référant à la mort des « pères », Pierre dit qu’ils « se sont endor-
mis » (2 Pi 3:4, BAN). Les érudits débattent sur la question de savoir 
si par « les pères » Pierre voulait désigner la génération précédente de 
chrétiens ou les patriarches, mais cette distinction reste secondaire. Quoi 
qu’il en soit, la mort est décrite comme un état d’inconscience, compa-
rable au sommeil quotidien. Il convient également de noter que « beau-
coup de corps des saints, dans le sommeil de la mort, ressuscitèrent » lors 
de la résurrection de Jésus (Mt 27:52, GBT c’est nous qui soulignons). 
Ce passage de l’Évangile de Matthieu est important, non seulement parce 
qu’il assimile la mort au sommeil, mais aussi parce qu’il indique claire-
ment que la résurrection corporelle constitue le remède à la mort.

Comme nous l’avons souligné précédemment, la croyance de Paul selon 
laquelle la mort est assimilée au sommeil est profondément enracinée 
dans les enseignements de Jésus et concorde avec la pensée exprimée par 
d’autres apôtres. Ainsi, la Bible ne dépeint pas la mort comme un état 
conscient, contrairement à ce que beaucoup croient.

L’unité en Christ

Philippiens 1:27 introduit une section (Phil 1:27-30) où Paul passe de 
la description de sa propre souffrance à celle de ses lecteurs dans leur ser-
vice pour Christ. Deux thèmes essentiels émergent dans Philippiens 1:27: 
un mode de vie conforme à celui du Christ et l’unité. Les croyants sont 
appelés à adopter une conduite remarquable et à demeurer unis, malgré 
l’opposition et la souffrance auxquelles ils sont confrontés pour leur foi 
en Christ.

Paul utilise deux expressions clés pour souligner le lien qui doit carac-
tériser les relations entre croyants: « un même esprit » et « une même 
âme » (Phil 1:27, LSG). Ce langage de fraternité traverse toute l’Épitre. 
Dans ce contexte, Paul affirme que les Philippiens rendront sa joie par-
faite en « ayant un même sentiment, un même amour, une même âme, une 
même pensée » (Phil 2:2, LSG). Dans Philippiens 4:1-3, il laisse entendre 
que l’unité est essentielle à l’accomplissement de la mission.

Philippiens 4:3 présente quatre mots composés introduits par la par-
ticule grecque syn (« avec », « ensemble »): Syzygos (« collègue »); 
Syllambanō (littéralement, « prendre ensemble »); synathleō (« com-
battre avec ») et Synergos (« compagnons d’œuvre »). Ainsi, Paul men-
tionne des femmes qui « ont combattu pour l’Évangile avec » (LSG) lui, 
ainsi que d’autres « compagnons d’œuvre » (LSG), tous engagés dans la 
mission. 

      

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



43

IIIe partie: Application
  Méditez sur les thèmes suivants, puis invitez les membres de votre 

classe à répondre aux questions à la fin de cette section:
Jésus dit: « Le disciple n’est pas plus que le maitre, ni le serviteur 

plus que son seigneur » (Mt 10:24, LSG). Cet enseignement inclut, 
entre autres, le rejet, la souffrance et même le martyre. Dans Jean 
15:20, Jésus affirme: « S’ils m’ont persécuté, ils vous persécuteront 
aussi » (LSG). En tant qu’ouvriers de la cause du Christ, nous devons 
nous préparer aux temps difficiles. La Bible révèle que Satan agit avec 
acharnement pour empêcher que l’Évangile ne soit proclamé à toutes 
les nations, tribus, langues et peuples, « sachant qu’il a peu de temps » 
(Ap 12:12, LSG). Le peuple de Dieu doit, lui aussi, travailler avec zèle.

Ainsi, Christ nous appelle à vivre pour la mission. Et si nous mourons 
alors que nous accomplissons cette tâche, nous avons l’assurance que 
nous dormirons dans le tombeau, dans l’attente de la résurrection lors 
de la seconde venue. Dieu n’oublie pas ceux qui meurent dans la fidé-
lité au message du troisième ange. Il leur est promis: « Heureux dès à 
présent les morts qui meurent dans le Seigneur! Oui, dit l’Esprit, afin 
qu’ils se reposent de leurs travaux, car leurs œuvres les suivent » (Ap 
14:13, LSG). Pour l’instant, la persévérance est nécessaire (Ap 14:12). 
Nous sommes appelés à prendre notre croix et à suivre Christ (Mt 
10:38) jusqu’au jour où nous échangerons la croix contre la couronne 
de vie (Ap 2:10). En attendant, nous devons œuvrer ensemble contre 
un ennemi commun. Paul dit: « Car nous n’avons pas à lutter contre 
la chair et le sang, mais... contre les esprits méchants dans les lieux 
célestes » (Eph 6:12, LSG). Unis en Christ et revêtus de l’armure de 
Dieu, nous vaincrons!

Questions:

1. Pensez à une période où vous avez subi des persécutions religieuses. 
Comment le fait de souffrir pour l’amour du Christ a-t-il fortifié votre 
foi?

2. À quelle mission Christ vous a-t-il appelés? Comment accomplis-
sez-vous cette œuvre pour Lui?
______________________________________________________________               

______________________________________________________________               

______________________________________________________________                      

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



44

4

L’unité par l’ humilité

Sabbat après-midi
Lecture de la semaine: Phil 2:1-8, Jer 17:9, Phil 4:8, 1 Cor 8:2, 
Rm 8:3, Heb 2:14-18.

Verset à mémoriser: « Rendez ma joie parfaite, ayant un 
même sentiment, un même amour, une même âme, une même pensée » 
(Philippiens 2:2, LSG). 

L’union fait la force. Mais connaitre la vérité ne signifie pas forcé-
ment la mettre en pratique. Il nous arrive tous d’échouer, malgré 
nos efforts pour atteindre l’unité. Mais cela ne signifie pas pour 

autant qu’il faille minimiser délibérément l’importance de l’unité. Il n’est 
donc pas étonnant que, dans sa lettre aux Philippiens, Paul souhaite qu’ils 
aient « une même âme, une même pensée ».

Paul fonde l’appel à l’unité sur l’enseignement et l’exemple de Jésus. 
C’est un thème que l’on retrouve tout au long du Nouveau Testament et 
en particulier dans les Épitres. L’origine de la désunion dans l’univers 
provient de l’orgueil et de la soif de position et de pouvoir d’un seul ange 
dans le ciel, un sentiment qui s’est répandu rapidement, même dans un 
environnement parfait (voir Esa 14:12-14). Cela s’est ensuite propagé en 
Éden grâce à un mécontentement similaire à l’égard des règles que Dieu 
avait mises en place et au désir de s’élever à une sphère plus élevée que 
celle que Dieu avait conçue (Gn 3:1-6).

Cette semaine, nous examinerons la base biblique de l’unité dans 
l’Église, en nous centrant particulièrement sur la magnifique condescen-
dance de Jésus, les leçons que nous pouvons tirer de Sa contemplation et 
comment nous pouvons grandir pour Lui ressembler davantage. 

* Étudiez cette leçon pour le sabbat 24 janvier.

*Du 17 au 23 janvierLeçon



45

18 janvier

Désunion à Philippes
Lisez Philippiens 2:1-3. Quels sont les facteurs qui semblent avoir 
conduit à la désunion au sein de l’Église? Que suggère Paul comme 
remède?
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Cela a dû être une énorme déception pour Paul de voir l’Église qu’il avait 
établie et qu’il aimait tant minée par la rivalité et consumée par les querelles. 
Il utilise un langage très fort pour décrire les problèmes. L’expression « vaine 
gloire » ou « esprit de dispute » traduit un mot (grec, eritheia), utilisé plus tôt 
dans Philippiens 1:15, pour désigner les rivaux égoïstes de Paul à Rome, déter-
minés à se promouvoir eux-mêmes plutôt qu’à faire avancer la cause du Christ.
L’esprit de dispute fait partie des œuvres de la chair (Gal 5:20, LSG) et, comme 
l’indique Jacques, « là où il y a un zèle amer et un esprit de dispute, il y a du 
désordre et toutes sortes de mauvaises actions » (Jc 3:16, LSG). 

Le mot grec pour « vanité » n’est utilisé qu’ici dans le Nouveau Testament, 
mais apparait dans la littérature extrabiblique dans le sens de l’arrogance, de 
l’orgueil creux et d’un sens exagéré de soi-même. Paul utilise un mot étroite-
ment lié pour exhorter les Galates: « Ne cherchons pas une vaine gloire, en nous 
provoquant les uns les autres, en nous portant envie les uns aux autres » (Gal 
5:26, LSG).

Notons les remèdes que Paul énumère pour ces problèmes:
1. La consolation en Christ. Paul utilisera l’exemple du Christ Lui-même 

comme puissante motivation.
2. Le réconfort de l’amour. Jésus révèle l’amour divin et nous ordonne de nous 

aimer « les uns les autres comme je vous ai aimés » (Jn 15:12).
3. La communion de l’Esprit. La présence du Saint-Esprit crée une relation 

chrétienne étroite, comme celle qui imprégnait l’Église primitive (Ac 2:42; cf. 
2 Cor 13:14).

4. L’affection (ou la compassion). Nous voyons cette qualité divine fréquemment 
manifestée dans la vie du Christ (voir Mt 9:36; Mt 20:34; Mc 1:41) et décrite dans 
les paraboles du bon Samaritain (Lc 10:33) et du fils prodigue (Lc 15:20).

5. La miséricorde. Cette qualité, illustrée par Jésus, doit se retrouver égale-
ment dans la vie de Ses disciples (Lc 6:36).

6. Le fait d’avoir un même sentiment, un même amour, une même âme, une 
même pensée. Quelle image! Il est difficile d’imaginer comment Paul aurait pu 
insister davantage sur l’importance de l’unité. Comme le soulignera ce dernier, 
l’esprit que nous devons avoir était aussi « en Jésus-Christ » (Phil 2:5). 

Dimanche



46

19 janvierLundi

 La source de l’unité
Pensez davantage à l’accent mis par Paul sur l’unité dans Philippiens 

2:2, disant essentiellement la même chose de quatre manières diffé-
rentes. Notez également son attention portée sur l’esprit, les pensées 
et les sentiments. Alors que les chefs religieux mettaient surtout l’ac-
cent sur les apparences extérieures, Jésus, lui, portait son attention sur 
les pensées et les sentiments intérieurs. Par exemple, le jeune homme 
riche prétendait avoir toujours respecté la loi. Pourtant, en lui disant 
de vendre tout ce qu’il avait, de le donner aux pauvres et de Le suivre, 
Jésus avait testé son attachement aux choses du monde. Il a également 
dit que c’est ce qui vient du cœur (ou de l’esprit) qui souille une per-
sonne: « Car c’est du cœur que viennent les mauvaises pensées, les 
meurtres, les adultères, les impudicités, les vols, les faux témoignages, 
les calomnies » (Mt 15:19, LSG), et « c’est de l’abondance du cœur 
que la bouche parle » (Mt 12:34, LSG).

Lisez Philippiens 2:3, 4. Quelles mesures pratiques Paul préconise-t-il 
pour favoriser l’unité dans l’Église?           
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Les paroles de Paul présentent l’image de l’humilité: humilité d’esprit, estimer 
les autres supérieurs à nous-mêmes, le souci des intérêts des autres et pas seu-
lement des nôtres. Plus facile à dire qu’à faire, n’est-ce pas? Mais ce sont des 
principes importants à garder à l’esprit dans toutes nos interactions. Souvent, 
dans les conversations, nous nous concentrons sur notre réponse plutôt que sur 
l’écoute véritable afin de comprendre ce que l’autre dit et de chercher à voir la 
situation de son point de vue. Souvent, les conflits naissent de simples malen-
tendus qui pourraient être évités par une écoute active. Nous ne serons peut-être 
pas toujours d’accord, mais écouter et chercher à comprendre le point de vue 
d’autrui est la première étape pour favoriser une communication saine et la 
confiance.

Paul parle de l’unité « [produite par] l’Esprit », qui crée « la paix » qui nous 
unit (Eph 4:3, LSG). S’il y a des conflits dans l’Église, le Saint-Esprit peut apai-
ser les tensions et nous conduire à l’unité, créant ainsi l’harmonie. Dans le même 
chapitre, Paul évoque « l’unité de la foi et de la connaissance du Fils de Dieu » 
(Eph 4:13, LSG). Les deux sont liés. Pour que l’unité prévale parmi nous, nous 
devons avoir la même foi, la même compréhension des Écritures, issues de la 
connaissance du Christ et de Ses enseignements.  

Quel genre de mort à soi-même nous conduirait à estimer les autres 
supérieurs à nous-mêmes? Comment pouvons-nous apprendre à 
faire cela? À quel point nos relations seraient-elles différentes si nous 
vivions tous ainsi? 



47

20 janvier

Implant mental ou chirurgie de l’esprit?
Un nombre croissant d’entreprises dans le monde travaillent sur une techno-

logie qui combine la puissance de traitement des ordinateurs avec le cerveau 
humain. En d’autres termes, en connectant les esprits aux ordinateurs, les 
scientifiques espèrent influencer nos pensées à travers les machines. Bien que 
l’utilisation d’implants cérébraux puisse promettre des résultats positifs, notam-
ment pour aider à traiter l’épilepsie, la dépression et la maladie de Parkinson, 
des usages plus sinistres ne sont pas difficiles à imaginer. Le contrôle de l’esprit 
n’en est pas loin.

D’une certaine manière, nous sommes déjà réduits à cette situation. Notre 
esprit est comparable à un ordinateur, mais bien supérieur. Le flux constant d’in-
formations auquel nous sommes exposés quotidiennement « programme » notre 
esprit, conditionne nos pensées et guide nos actions. Lorsque nous nous immer-
geons dans les médias, la façon de penser des autres imprime son empreinte 
dans notre esprit, et nous commençons à penser de la même manière. C’est 
comme si l’esprit des autres était implanté en nous ou fusionnait avec le nôtre.

Tout comme Jésus, nous devons avoir « l’affection de l’esprit » (Rm 8:6). 
« Personne ne connait les choses de Dieu, si ce n’est l’Esprit de Dieu », ce 
que Paul oppose à « l’esprit du monde » (1 Cor 2:11-12, LSG). Qui est notre 
maitre? Et qu’apprenons-nous de lui?

Lisez Philippiens 2:5. À votre avis, que signifie le fait d’avoir « 
les sentiments » qui étaient en Jésus-Christ?
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Fondamentalement, nous pouvons changer nos pensées, mais nous ne pou-
vons pas changer notre cœur: seul Dieu peut faire cela. Le Saint-Esprit doit opé-
rer en nous, en maniant « l’épée de l’Esprit » (Eph 6:17), la parole « vivante et 
efficace » de Dieu, « plus tranchante qu’une épée quelconque à deux tranchants, 
pénétrante jusqu’à partager âme et esprit, jointures et moelles; elle juge les senti-
ments et les pensées du cœur » (Heb 4:12, LSG). Ce n’est que par le Saint-Esprit 
que nous pouvons vraiment nous connaitre nous-mêmes, car, par nature, notre 
cœur est trompeur (Jer 17:9). Le mot hébreu pour « trompeur » (‘aqov) fait 
référence à un terrain bosselé qui nous fait trébucher; par extension, il s’agit de 
pensées tortueuses, tordues et trompeuses. Nous devons être transformés par le 
« renouvèlement » de notre esprit afin que nous puissions discerner « quelle est 
la volonté de Dieu, ce qui est bon, agréable et parfait » (Rm 12:2, LSG).

Pourquoi est-il si important que nous suivions ce que Paul nous dit dans 
ce passage: « Au reste, frères, que tout ce qui est vrai, tout ce qui est hono-
rable, tout ce qui est juste, tout ce qui est pur, tout ce qui est aimable, tout 
ce qui mérite l’approbation, ce qui est vertueux et digne de louange, soit 
l’objet de vos pensées » (Phil 4:8, LSG)? 

Mardi



48

21 janvier

L’esprit du Christ
Mohammed Ali a un jour déclaré: « Je suis le plus grand ». En aout 1963, 

six mois avant de remporter le championnat du monde de boxe poids lourd, il 
avait même sorti un album intitulé « Je suis le plus grand ». Ali était, sans aucun 
doute, un grand athlète, mais il n’était pas un exemple à suivre pour quiconque 
désire adopter la pensée du Christ.

À l’inverse, Jésus était parfaitement sans péché. Bien qu’il ait été tenté 
« comme nous en toutes choses » (Heb 4:15), Il n’a jamais péché, pas 
même en pensée. Hébreux 5:8 indique qu’Il « a appris, bien qu’il fût Fils, 
l’obéissance par les choses qu’il a souffertes » (LSG). La soumission 
de Jésus à la volonté du Père fut toujours parfaite. Il n’y eut jamais un 
moment où Il refusa de Se soumettre, bien que cela n’ait, sans doute, pas 
toujours été facile.

Lisez Philippiens 2:5-8, passage que certains considèrent comme l’un des 
textes les plus puissants et les plus beaux de l’Écriture. Que nous dit Paul 
dans ce passage? Quelles sont les implications de ces paroles? Plus impor-
tant encore, comment appliquer à notre propre vie le principe exprimé ici? 
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Jésus, qui est l’égal de Dieu, étant Lui-même Dieu, non seulement prit sur Lui 
la chair humaine, mais Il se fit aussi « serviteur » (doulou, un domestique, un 
esclave), et s’offrit ensuite en sacrifice pour nos péchés. Ailleurs, Paul affirme 
qu’Il est devenu « malédiction pour nous » (Gal 3:13). Dieu, notre Créateur, est 
mort sur la croix pour être aussi notre Rédempteur, et cela exigea qu’Il devienne 
malédiction pour nous.

Comment pouvons-nous comprendre ce que signifie cela? Plus encore, com-
ment pouvons-nous mettre en pratique ce que ces textes nous demandent, c’est-à-
dire manifester la même volonté de nous humilier et de nous sacrifier pour le bien 
des autres?

Ailleurs, Jésus a dit: « Le plus grand parmi vous sera votre serviteur. Quiconque 
s’élèvera sera abaissé, et quiconque s’abaissera sera élevé » (Mt 23:11, 12, LSG). 
À bien des égards, cela illustre ce à quoi Paul nous exhorte dans Philippiens 2:5-8.

En termes plus puissants, Paul exprimait dans ce passage ce qu’il avait dit plus 
tôt, à savoir ne rien faire « par esprit de parti ou par vaine gloire » (Phil 2:3, LSG).    

Comment devons-nous répondre à l’œuvre que Christ a accomplie pour 
nous, telle que décrite dans Philippiens 2:5-8? Quelle réponse pourrait être 
« adéquate » ou digne de ce que Christ a fait pour nous, si ce n’est le fait 
de tomber à genoux et de L’adorer? Pourquoi est-il si erroné de penser que 
nos œuvres peuvent ajouter quoi que ce soit à ce que Christ a déjà accompli 
pour nous?

Mercredi



49

Le mystère de la piété
Un verset bien connu de la Bible dit: « Si quelqu’un croit savoir quelque chose, 

il n’a pas encore connu comme il faut connaitre » (1 Cor 8:2, LSG). Il n’existe 
aucun sujet que nous puissions connaitre entièrement. Nous pouvons toujours 
approfondir nos connaissances sur chaque sujet. À combien plus forte raison cela 
est-il vrai pour les réalités éternelles touchant à la divinité et à l’incarnation? Paul 
évoque souvent la prodigieuse condescendance du Christ en devenant un être 
humain. C’est un sujet que même l’éternité ne suffira pas à épuiser.

Lisez Rm 8:3; Heb 2:14-18; Heb 4:15. Qu’est-ce qui caractérise la condes-
cendance de Jésus et le fait qu’Il ait pris la nature humaine?
_______________________________________________________________________ 

_______________________________________________________________________ 

Comment a-t-il été possible que le Fils éternel de Dieu, par l’opération du 
Saint-Esprit (voir Lc 1:35), devienne un être à la fois divin et humain dans le sein 
de Marie? Il est stupéfiant de contempler comment l’Infini et l’Éternel a pu se 
faire soudainement homme, un être fini, soumis à la mort. Voilà le cœur même 
de ce que Paul appelle « le mystère de la piété » (1 Tim 3:16).

Dans le magnifique hymne de Philippiens 2, Paul développe cette condescen-
dance de manière plus complète que dans tout autre passage de l’Écriture.

• « Existant en forme de Dieu » (Phil 2:6). Le mot morphē (forme) fait réfé-
rence à Sa nature divine, à l’égalité de Jésus avec le Père (cf. Jn 1:1).

• Il « s’est dépouillé lui-même » (Phil 2:7, LSG). Il est extraordinaire que Jésus 
ait renoncé à Ses prérogatives divines pour devenir véritablement humain et pour 
être tenté comme nous.

• « Il s’est humilié lui-même » (Phil 2:8). En prenant la nature humaine, Jésus 
passa de la suprématie universelle à la servitude absolue, à l’opposé du but de 
Lucifer.

• « Jusqu’à la mort, même jusqu’à la mort de la croix » (Phil 2:8). Il n’existait 
pas de manière plus ignominieuse de mourir que celle que Jésus choisit, après 
l’avoir planifiée avec le Père dans le « conseil de paix » (Zac 6:13, BDY), l’il-
lustrant à l’avance par Moïse élevant le serpent (Nb 21:9; Jn 3:14), et devenant 
ainsi « péché pour nous, afin que nous devenions en lui justice de Dieu » (2 Cor 
5:21).  

Comment le fait de méditer sur ce que Jésus a accompli pour nous à la 
croix, en considérant la croix comme notre exemple suprême de renonce-
ment et d’humilité, peut-il nous rendre plus humbles et plus soumis à Dieu? 
_______________________________________________________________________ 

_______________________________________________________________________

Jeudi 22 janvier



50

 23 janvier

Réflexion avancée: « Tout l’amour paternel qui, de génération 
en génération, a coulé dans les cœurs humains, toutes les sources de tendresse 
ouvertes dans l’âme des hommes, ne sont qu’un mince ruisseau comparé à l’océan 
sans limites de l’amour infini et inépuisable de Dieu. La langue ne peut l’exprimer; 
la plume ne peut le dépeindre. Vous pouvez le méditer chaque jour de votre vie; 
vous pouvez sonder les Écritures avec diligence pour le comprendre; vous pouvez 
mobiliser toute la puissance et toutes les facultés que Dieu vous a données dans 
l’effort de saisir l’amour et la compassion du Père céleste; et pourtant, il demeurera 
toujours quelque chose d’insondable. Vous pouvez étudier cet amour pendant des 
siècles, sans jamais parvenir à en épuiser la longueur, la largeur, la profondeur et la 
hauteur. L’éternité même ne suffira pas à le révéler pleinement. Pourtant, à mesure 
que nous étudions la Bible et que nous méditons sur la vie du Christ et le plan de 
la rédemption, ces grands thèmes s’ouvriront toujours davantage à notre compré-
hension. » (Ellen G. White, Testimonies for the Church, vol. 5, p. 740).

« Lorsque nous recevons une formation, comme l’a fait Moïse à l’école du 
Christ, qu’allons-nous apprendre? — À nous enfler d’orgueil? — À avoir une opi-
nion exaltée de nous-mêmes? — Non, en effet. Plus nous progresserons dans cette 
école, plus nous avancerons dans la douceur et l’humilité d’esprit. Nous ne devons 
pas penser avoir tout appris. Nous devons employer au mieux les talents que Dieu 
nous a confiés, afin que, lorsque nous passerons de la mortalité à l’immortalité, 
nous emportions avec nous les acquisitions spirituelles que nous avons faites ici-
bas. Durant les siècles sans fin de l’éternité, Christ et Son œuvre de rédemption 
resteront le thème de notre étude. » (Ellen G. White, Manuscrit 36, 1885). 

Discussion:
Ê De quelles manières avez-vous fait l’expérience de la réalité de l’amour 
de Dieu? En classe, partagez les diverses façons dont vous avez appris à 
connaitre et à faire l’expérience de Son amour. 

Ë Que signifie exactement le fait que Jésus soit venu « en devenant semblable 
aux hommes » (Phil 2:7)? Comparez avec Romains 8:3. Discutez de ces pas-
sages à la lumière les uns des autres.

Ì  Quels sont les défis auxquels l’Église de votre région est confrontée en 
matière d’unité? Quels que soient les problèmes, pourquoi une disposition à 
l’humilité, à ne rien faire « par esprit de parti ou par vaine gloire » (Phil 2:3, 
LSG), serait-elle un excellent point de départ pour les résoudre?

Vendredi



51

HHistoire istoire MMissionnaireissionnaire

De l’argent inépuisable 
Alvan Harold, onze ans, aimait entendre les pièces de monnaie tinter dans sa 

poche alors qu’il rentrait de l’école à Kisumu, au Kenya. Ensuite, il s’arrêtait 
dans un magasin et achetait des noix croquantes ou une glace fraiche.

 Un jour, l’enseignante de la Bible de cinquième année choqua Alvan en parlant de son 
argent de poche bienaimé. « Vous ne devez pas dépenser tout votre argent de poche pour 
des noix et des glaces », déclara-t-elle. « Gardez-en quelques pièces pour les donner à 
Dieu le jour du sabbat. »

 Alvan mettait de l’argent dans le plat d’offrandes le jour du sabbat, mais c’était de 
l’argent que son père lui donnait le matin du sabbat. L’enseignante avait également parlé 
de cet argent.

 « Lorsque vous donnez de l’argent reçu de vos parents à l’Église, vous ne donnez que 
pour vos parents », déclara-t-elle. « Vous ne donnez pas votre propre argent. » Elle lut 
Malachie 3:8: « Un homme trompe-t-il Dieu? Car vous me trompez, Et vous dites: En 
quoi t’avons-nous trompé? Dans les dimes et les offrandes » (LSG).

 Alvan pensait que l’enseignante le visait, et il n’aimait pas cela. Mais ensuite, il s’est 
dit: « Peut-être qu’elle a juste un peu raison. »

 C’était jeudi, et Alvan avait déjà dépensé tout son argent de poche pour la semaine. Il 
décida alors d’économiser de l’argent pour Dieu la semaine prochaine. Mais la semaine 
suivante, il avait de nouveau dépensé tout son argent. Deux mois passèrent, et Alvan fut 
terriblement déçu de lui-même. Il n’arrivait tout simplement pas à économiser de l’argent 
pour l’offrande.

Un jour, lui et son frère de 17 ans, Allan, passaient devant un magasin de crème glacée 
alors qu’ils rentraient chez eux. Alvan avait une pièce de 20 shillings (20 cents améri-
cains) dans sa poche et il décida de la dépenser pour acheter une glace. Mais son grand 
frère l’en empêcha. « C’est enfantin de marcher dans la rue en mangeant des glaces », 
déclara-t-il. « Je ne marcherai pas avec quelqu’un qui mange de la crème glacée. » Alvan 
était agacé. Il avait envie de crème glacée, mais il ne pouvait se disputer avec son frère. 
il ne l’acheta donc pas.

 Quand le sabbat arriva, il avait encore les 20 shillings dans sa poche. Il mit la pièce 
dans le plat d’offrandes avec les 20 shillings que ses parents lui avaient donnés ce 
matin-là. Cela lui procura une grande joie de donner son propre argent à Dieu. Il avait 
renoncé à quelque chose qu’il voulait vraiment pour l’argent de l’offrande, et il se rendit 
soudain compte que ce n’était pas une telle perte.

La semaine suivante, Alvan avait réussi à économiser 20 shillings supplémentaires, 
qu’il donna en offrande. Il avait aimé ce sentiment! Il décida donc de 
donner 20 shillings chaque sabbat – et il le fait encore aujourd’hui. 
À sa grande surprise, il n’a plus jamais manqué d’argent. Avant, il 
n’avait jamais assez d’argent pour finir la semaine. Mais mainte-
nant, il a toujours assez d’argent. En fait, il lui restait souvent plus 
de 20 shillings et il donne l’argent supplémentaire à son père pour 
qu’il le mette de côté.

Parfois, Alvan est tenté d’acheter des noix ou des glaces, mais il 
se rappelle qu’il doit avoir 20 shillings pour Dieu le jour du sabbat.

« Je me rappelle que l’œuvre de Dieu est meilleure que ce que 
je veux », dit-il.

Produit par le Comité de la Conférence Générale pour la  Mission Adventiste.  Site 
Web: www.AdventistMission.org



52

Ire partie: Aperçu
Texte clé: Philippiens 2:2 

Étude contextuelle: Phil 2:1-8

Philippiens 2:1-4 introduit une section dans laquelle Paul discute de 
l’exemple de l’humilité de Jésus pour la vie chrétienne (Phil 2:1-18). Christ 
est notre modèle suprême de soumission à Dieu, d’amour pour Lui et d’union 
avec Lui. Au cours de Son ministère terrestre, Christ avait nourri une pro-
fonde communion avec le Père et avait souligné à maintes reprises leur unité 
(Jn 5:19; Jn 10:30, 38; Jn 12:45; Jn 14:9, 10; Jn 17:11, 21-24). De même, 
Jésus avait souligné Son unité avec le Saint-Esprit (Jn 14:16, 26; Jn 15:26 ; 
Jn 16:7).

Les membres de la divinité existent éternellement dans une relation harmo-
nieuse et aimante, donnant un modèle pour l’unité et l’amour qui devraient 
caractériser les relations entre croyants. Paul insiste sur ce thème non seu-
lement dans l’Épitre aux Philippiens, mais aussi dans d’autres lettres. Par 
exemple, au début de 1 Corinthiens, il dit: « Je vous exhorte, frères, par le 
nom de notre Seigneur Jésus Christ, à tenir tous un même langage, et à ne 
point avoir de divisions parmi vous, mais à être parfaitement unis dans un 
même esprit et dans un même sentiment » (1 Cor 1:10, LSG; cf. Rm 15:5-7; 
Gal 3:26-29; Eph 4:1-6; Col 3:12-15).

La leçon de cette semaine met l’accent sur trois thèmes principaux:
1. Vivre dans l’unité et manifester de l’amour les uns pour les autres sont 

des responsabilités chrétiennes fondamentales et constituent le comporte-
ment attendu de tout disciple de Jésus.

2. En tant que chrétiens, nous sommes appelés à cultiver une manière de 
penser semblable à celle du Christ. Paul insiste sur ce qu’implique le fait 
d’avoir un état d’esprit chrétien.

3. Nos esprits finis sont incapables de comprendre pleinement la condes-
cendance infinie du Christ en se faisant homme. Cette condescendance 
demeure un mystère insondable.

IIe partie: Commentaire
Illustration

« Pour des raisons de sécurité, les alpinistes s’attachent ensemble lorsqu’ils esca-
ladent une montagne. Ainsi, si l’un d’eux glisse et tombe, il ne sera pas précipité 
dans le vide. Il sera retenu par les autres jusqu’à ce qu’il retrouve son équilibre.

L’Église devrait être semblable à cela. Lorsqu’un membre glisse et tombe, les 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



53

autres doivent le soutenir jusqu’à ce qu’il se retrouve sur ses pieds. Nous sommes 
tous encordés ensemble par le Saint-Esprit. » (Michael P. Green, 1500 Illustrations 
for Biblical Preaching, Grand Rapids, MI: Baker Books, 2000, p. 66).

L’unité et l’amour

Dans Philippiens 2:1-4, Paul laisse entendre que l’esprit de parti est 
une cause majeure de désunion au sein de l’Église. Il exhorte: « Ne 
faites rien par esprit de parti ou par vaine gloire » (Phil 2:3, LSG). Les 
mots « esprit de parti » et « vaine gloire » traduisent, respectivement, 
les noms grecs eritheia et kenodoxia, tous deux rares dans le Nouveau 
Testament. Le premier apparait sept fois, presque exclusivement dans 
les lettres de Paul (Rm 2:8; 2 Cor 12:20; Gal 5:20; Phil 1:16; Phil 2:3; 
Jc 3:14, 16). Le second n’apparait qu’une seule fois. Il est intéressant 
de noter que le terme eritheia n’apparait pas dans la Septante, la ver-
sion grecque de l’Ancien Testament, et que kenodoxia n’apparait que 
trois fois, dans des livres non canoniques. L’usage que fait Paul de ces 
termes dans Philippiens 2:3 ne semble donc pas dériver de la Septante. 
En revanche, ces mots figurent dans d’anciennes listes de vices, dans 
les écrits des philosophes, pour dénoncer la rivalité (voir Gerald 
F. Hawthorne, Philippians, vol. 43 du Word Biblical Commentary 
[Dallas: Word, Inc., 2004], p. 87). Il n’est pas surprenant que eritheia 
apparaisse dans les catalogues des péchés rapportés dans 2 Corinthiens 
12:20 et Galates 5:20. Paul utilise clairement ces termes pour désigner 
des comportements à éviter chez les chrétiens.

Philippiens 2:1-4 montre que, pour que l’unité devienne une réalité 
dans l’Église, il faut non seulement éviter la rivalité et l’égoïsme qui 
minent l’harmonie, mais aussi pratiquer les vertus chrétiennes essen-
tielles favorisant l’unité. Une atmosphère harmonieuse est caractérisée 
par la consolation, le soulagement, la charité, l’union d’esprit, la com-
passion et la miséricorde (Phil 2:1, LSG). Dans un tel environnement, 
les croyants ont « un même sentiment, un même amour, une même 
âme, une même pensée » (Phil 2:2, LSG).

Pour autant, Paul ne prône pas l’uniformité, mais l’unité dans la diver-
sité. En condamnant l’« esprit de parti » et la « vaine gloire », il présente 
l’attitude opposée, à savoir « l’humilité » (Phil 2:3, LSG). Cette attitude 
est expliquée plus en détail dans la phrase suivante: « Que l’humilité 
vous fasse regarder les autres comme étant au-dessus de vous-
mêmes » (Phil 2:3, LSG). Cette pensée est si importante que Paul la 
répète différemment au verset suivant: « Que chacun de vous, au lieu 
de considérer ses propres intérêts, considère aussi ceux des autres » 
(Phil 2:4, LSG). Paul ne nous demande pas d’abandonner nos propres 
intérêts, mais d’accorder aux intérêts des autres une attention sincère, 
et non de l’indifférence. Jésus est notre exemple suprême à cet égard. 
Ainsi, Paul exhorte ses auditeurs à avoir en eux les sentiments qui 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



54

étaient en Jésus Christ.

Avoir les sentiments qui étaient en Jésus Christ 

Philippiens 2:1-8 présente des termes issus du radical grec phren 
(ou phron). Ce radical souligne l’usage de « la faculté d’une personne 
pour une planification réfléchie ». (Johannes P. Louw and Eugene A. 
Nida, Greek-English Lexicon of the New Testament: Based on Semantic 
Domains, 2nd ed., vol. 1, New York: United Bible Societies, 1996, p. 
324).

Dans ce contexte, Paul exhorte son auditoire dans Philippiens 2:2 à 
avoir « un même sentiment [auto phronēte] en ayant un même amour, 
[étant] unis en esprit, et ayant une même pensée [hen phronountes] » 
(traduction de l’auteur). Cette harmonie n’est possible que si, « avec 
humilité [tapeinophrosynē], chacun considère l’autre comme étant 
au-dessus de lui-même » (Phil 2:3, traduction de l’auteur). Le 
point culminant de ce raisonnement se trouve dans l’exhortation 
suivante: « Ayez en vous les sentiments [phroneite] qui étaient 
en Jésus Christ » (Phil 2:5, LSG). Paul exhorte les Philippiens à 
développer une manière de penser semblable à celle du Christ, car 
seule cette pensée peut conduire à une manière d’agir semblable à celle 
du Christ.

Les érudits débattent pour savoir si le terme « les » employé dans 
Philippiens 2:5 (« les sentiments », LSG) renvoie à l’humilité décrite 
dans Philippiens 2:1-4 ou à l’humilité de Jésus, illustrée par Son atti-
tude décrite dans Philippiens 2:6-8. Dans les deux cas, Jésus demeure 
l’étendard à imiter. Comme l’affirme Tom Wright: « Tout le monde doit 
se concentrer sur autre chose que sur soi-même; et ce quelque chose, 
c’est Jésus-Christ lui-même, le Roi, le Seigneur, et la bonne nouvelle 
qui a saisi le monde en Son nom. » (Wright, Paul for Everyone: The 
Prison Letters: Ephesians, Philippians, Colossians, and Philemon 
(London: Society for Promoting Christian Knowledge, 2004), p. 98).

En tant que chrétiens, nous sommes appelés à cultiver une pensée et 
une conduite semblables à celles du Christ. Paul souligne que Jésus, 
bien qu’Il fût pleinement conscient de Son identité divine (Phil 2:6), 
s’est volontairement dépouillé lui-même (Phil 2:7) et s’est humilié 
(Phil 2:8). Il précise que (1) Jésus s’est dépouillé lui-même en « pre-
nant une forme de serviteur », en « devenant semblable aux hommes » 
(Phil 2:7, LSG), et (2) Il s’est humilié, « se rendant obéissant jusqu’à 
la mort » (Phil 2:8, LSG). En résumé, Jésus s’est fait Serviteur (voir Mt 
20:28; Mc 10:45) et s’est sacrifié pour le salut des autres (voir 2 Cor 
8:9; Heb 12:2) dans une obéissance totale à la volonté de Dieu (voir 
Mt 26:39; Rm 5:19). Ceux qui ont en eux les sentiments qui étaient en 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



55

Jésus Christ sont prêts à suivre ce même chemin.

Un mystère insondable

Dans 1 Timothée 3:16, Paul présente un condensé de la mission de 
Jésus. Son incarnation, Sa mort, Sa résurrection, Son ascension, ainsi 
qu’une allusion à la proclamation de l’Évangile aux Gentils et à la 
conversion de certains d’entre eux, sont exposées avec une remarquable 
concision. Le ministère terrestre de Jésus et ses fruits sont décrits comme 
l’essence du mystère de la piété.

Le terme grec mysterion (« mystère ») apparait 28 fois dans le Nouveau 
Testament, principalement dans les lettres pauliniennes (21 occurrences). 
Presque toujours, ce terme possède un poids christologique significa-
tif dans les écrits de Paul. Ainsi, dans Romains 16:25, Paul associe le 
mystère au message de l’Évangile. De même, dans Éphésiens 3:2-13, il 
évoque ce mystère à plusieurs reprises dans le contexte de son ministère 
auprès des païens, soulignant qu’il a « eu connaissance du mystère » « 
par révélation » (Eph 3:3), ce qui lui a permis de mieux comprendre le 
« mystère de Christ » (Eph 3:4, LSG). Divers érudits s’accordent pour 
dire que l’expression le « mystère de Christ » peut se comprendre comme 
le « mystère qui est Christ ». Paul développe davantage cette idée dans 
Colossiens, parlant d’un « mystère caché de tout temps et dans tous les 
âges » (Col 1:26, LSG), et mentionnant « ce mystère parmi les païens, 
savoir: Christ en vous, l’espérance de la gloire » (Col 1:27, LSG; voir 
aussi Col 2:2; Col 4:3). Dans Éphésiens 6:19, l’apôtre Paul évoque son 
œuvre de proclamation du « mystère de l’Évangile ». Dans Romains 
11:25, le mystère concerne l’entrée des païens dans le plan du salut. Plus 
loin, il laisse entendre que la grâce de Dieu est un mystère insondable 
(Rm 11:33). En effet, c’est bien le cas! Jésus « a souffert la croix, méprisé 
l’ignominie » (Heb 12:2). Comme Paul le rappelle dans Philippiens 2:8, Il 
s’est humilié jusqu’à la mort, « même jusqu’à la mort de la croix » (LSG).   

 

IIIe partie: Application
Méditez sur les thèmes suivants, puis invitez les membres de votre 

classe à répondre aux questions à la f in de cette section:
« Un visiteur d’un hôpital psychiatrique fut surpris de constater 

que trois gardiens suff isaient pour surveiller une centaine de patients 
dangereux. Il demanda à son guide: « Ne craignez-vous pas que ces 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



56

hommes ne maitrisent les gardiens et ne s’échappent? » « Non 
», répondit-il. « Les malades ne s’unissent jamais. » (Michael P. 
Green, 1500 Illustrations for Biblical Preaching, Grand Rapids, 
MI: Baker Books, 2000, p. 65). Cette anecdote illustre combien 
une communauté perd son potentiel lorsqu’elle manque d’unité. 
La désunion est une condition redoutable, que les chrétiens 
doivent éviter à tout prix.

Rien n’est plus nuisible à la santé d’une communauté de croyants 
que l’absence d’unité. Voilà pourquoi Paul y attache tant d’impor-
tance, aff irmant que vivre dans l’unité n’est pas seulement une 
vertu chrétienne, mais également un commandement: « Rendez 
ma joie parfaite, ayant un même sentiment » (Phil 2:2, LSG), et 
« Que chacun de vous, au lieu de considérer ses propres intérêts, 
considère aussi ceux des autres » (Phil 2:4, LSG).

Jésus est notre modèle suprême dans cette veille aux intérêts des 
autres. Il s’est fait pauvre af in que, par Sa pauvreté, nous soyons 
enrichis (2 Cor 8:9). Ainsi, l’appel de Paul à avoir en nous les 
sentiments de Jésus ne doit pas nous étonner. Nous devons suivre 
les traces de Jésus, pratiquant l’humilité et l’obéissance à Dieu. 
Même si nous ne saisissons pas pleinement l’étendue de l’humilité 
du Christ lorsqu’Il s’était fait homme, nous en savons suff isam-
ment pour vivre dans l’unité les uns avec les autres.

Questions:
1. Que signif ie le fait de considérer les intérêts des autres? 

Comment mettre cette idée en pratique?
2. Pourquoi l’unité entre les croyants est-elle si essentielle? Que 

pouvons-nous faire pour la favoriser au sein de l’Église? 
_____________________________________________________________________

_____________________________________________________________________

_____________________________________________________________________

_____________________________________________________________________

_____________________________________________________________________

_____________________________________________________________________

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



57

5

Briller comme des flam-
beaux dans la nuit

Sabbat après-midi

Lecture de la semaine: Phil 2:12-30; Rm 3:23, 24; Rm 5:8; 
2 Tim 4:6; 1 Cor 4:17; 2 Tim 4:21, 13; Lc 7:2.

Verset à mémorser: « Faites toutes choses sans murmures 
ni hésitations, afin que vous soyez irréprochables et purs, des enfants de 
Dieu irrépréhensibles au milieu d’une génération perverse et corrom-
pue, parmi laquelle vous brillez comme des flambeaux dans le monde » 
(Philippiens 2:14, 15, LSG). 

Dieu a dit aux Hébreux d’obéir, car cette obéissance est « votre sagesse et 
votre intelligence aux yeux des peuples, qui entendront parler de toutes 
ces lois et qui diront: Cette grande nation est un peuple absolument sage 

et intelligent » (Dt 4:6, LSG).
Des siècles plus tard, Jésus déclara: « Je suis la lumière du monde; celui qui 

me suit ne marchera pas dans les ténèbres, mais il aura la lumière de la vie » (Jn 
8:12, LSG). Il dit aussi: « Vous êtes la lumière du monde. Une ville située sur 
une montagne ne peut être cachée » (Mt 5:14, LSG). Comment pouvons-nous 
être cette lumière? Uniquement par une union intime avec Jésus, « la véritable 
lumière, qui […] éclaire tout homme » (Jn 1:9, LSG). Comme le souligne Paul 
dans Philippiens 2, Dieu « l’a souverainement élevé, et lui a donné le nom qui 
est au-dessus de tout nom, afin qu’au nom de Jésus tout genou fléchisse... et 
que toute langue confesse que Jésus Christ est Seigneur » (Phil 2:9-11, LSG).

La lumière et la puissance célestes sont offertes à tous ceux qui ont donné 
leur vie à Jésus. Mais trop souvent, soit nous attendons que Dieu fasse tout à 
notre place, soit nos propres plans et raisonnements nous empêchent d’avan-
cer. C’est pourquoi les paroles de Paul aux Philippiens sont si pertinentes 
aujourd’hui.

* Étudiez cette leçon pour le sabbat 31 janvier.

* Du 24 au 30 janvierLeçon



58

25 janvier

Nous coopérons à l’œuvre de Dieu 
Après avoir présenté Jésus comme le modèle parfait d’humilité et d’obéis-

sance à la volonté divine, Paul se tourne désormais vers les Philippiens eux-
mêmes. Il affirme leur obéissance au Seigneur après avoir reçu l’Évangile 
(voir Ac 16:13-15, 32, 33) et les exhorte à persévérer dans cette fidélité.

Après avoir exposé l’exemple de la vie du Christ et de la croix comme che-
min du salut, Paul aborde plus directement la mise en pratique de ces vérités.

Lisez Philippiens 2:12, 13. Que veut dire Paul par cette exhortation: 
« travaillez à votre salut »? Comment décririez-vous la relation entre la 
foi et les œuvres? 
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Dans ces versets, Paul ne présente pas un Évangile différent de celui qu’il déve-
loppe dans l’épître aux Romains ou dans ses autres lettres. Son message ici s’accorde 
pleinement avec la justification par la foi, qu’il a aussi prêchée à Philippes et ail-
leurs. Il est toutefois important de prendre en compte l’ensemble de l’enseignement 
biblique sur un sujet, en particulier sur le salut, souvent mal compris.     
 
Lisez Rm 3:23, 24; Rm 5:8; Eph 2:8-10. Que nous enseignent ces pas-
sages sur le salut?
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Sans aucun doute, le salut est l’œuvre exclusive de Dieu, et nous ne pou-
vons nous en attribuer aucun mérite. La foi elle-même est un don, rendu 
possible par l’action du Saint-Esprit. Nos œuvres ne sauraient nous sauver; 
néanmoins, par la nouvelle naissance, Dieu nous recrée spirituellement, 
nous permettant d’accomplir de bonnes œuvres. L’Esprit de Dieu agit en 
nous, fortifiant notre volonté pour choisir le bien, résister à la tentation et 
faire les bons choix.

Ainsi, nous coopérons à l’œuvre de Dieu « avec crainte et tremble-
ment ». Cela signifie-t-il que nous devons craindre le jugement de Dieu 
sur nos faibles efforts? Bien sûr que non. Cette expression évoque la 
conscience de la présence divine (voir Ps 2:11) et notre besoin de Lui 
obéir.

Comment avez-vous fait l’expérience de l’action du Christ en vous? 
Comment votre nature déchue résiste-t-elle à cette œuvre divine, et com-
ment pouvez-vous y faire face?

Dimanche



59

26 janvier

Une lumière dans un monde obscur  
Dans Philippiens 2:14, Paul exhorte les Philippiens à faire « toutes choses sans 

murmures ni hésitations » (LSG). Les défis à l’unité de l’Église sont si profonds 
qu’elle ne peut subsister sans un engagement véritable de chacun. L’unité ecclé-
siale est le fruit de notre union avec Christ et de notre fidélité à Sa Parole. Elle est 
essentielle pour notre témoignage, car Paul poursuit en nous appelant à briller « 
comme des flambeaux dans le monde » (Phil 2:15).

Lors d’une nuit sans lune, loin de l’éclat des villes et des lampadaires, on voit 
plus d’étoiles et elles semblent briller beaucoup plus fort. C’est le contraste qui 
fait toute la différence. Plus l’obscurité est profonde, plus la lumière des étoiles se 
détache. Il en est de même pour notre témoignage: plus les ténèbres morales sont 
denses, plus la différence entre la vie des vrais disciples de Dieu et celle des mon-
dains est frappante. Il est donc important de ne pas laisser les lumières artificielles 
des idées, des pressions et des pratiques du monde faire passer notre témoignage 
au second plan ou le faire disparaitre complètement.

Lisez Philippiens 2:15, 16. Comment Paul décrit-il ce que nous devons 
être et faire en tant qu’enfants de Dieu?  
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Le mot « irréprochable » signifie être « pur, irrépréhensible ». Ce terme 
est notamment utilisé pour décrire le caractère intègre de Job (voir Jb 1:1, 
8, LSG; Jb 2:3, LSG; voir aussi Jb 11:4; Jb 33:9). Le mot grec traduit 
par « pur » signifie littéralement « sans mélange ». Jésus, conscient des 
attaques que Ses témoins subiraient, nous invite à être « simples comme les 
colombes » (Mt 10:16). De même, Paul nous exhorte à être « sages en ce qui 
concerne le bien et purs en ce qui concerne le mal » (Rm 16:19, LSG). Nos 
médias contemporains n’ont pas la réputation d’offrir un contenu pur, 
édifiant et inspirant. En ces temps difficiles, l’attitude de David reste 
pour nous une règle précieuse: « Je ne mettrai rien de mauvais devant 
mes yeux » (Ps 101:3).

Nous ne devons pas craindre le fait d’être différents; notre foi doit, au 
contraire, nous distinguer. Notre objectif est de briller « comme des flambeaux 
dans le monde » (Phil 2:15), ce qui n’est possible qu’en rejetant la conformité 
au monde (Rm 12:2) et en « portant la parole de vie » (Phil 2:16, LSG). Nos 
choix révèlent si nous vivons en vue du « jour de Christ » ou si nous avons 
« couru en vain » (Phil 2:16, LSG; cf. 1 Cor 9:24-27).

S’il existe des aspects de votre vie que vous qualifieriez de « mon-
dains (et c’est probablement le cas), comment pouvez-vous en être 
purifié? 
_______________________________________________________________________

Lundi



60

27 janvier

Un sacrifice vivant 

Lisez Phil 2:17; 2 Tim 4:6; Rm 12:1, 2; 1 Cor 11:1. Que dit Paul dans 
ces passages? 
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Paul avait déjà exprimé une certaine ambigüité quant à la perspective de 
vivre ou de mourir pour le Christ (Phil 1:20-23). Il évoque maintenant la pos-
sibilité bien réelle de servir « de libation pour le sacrifice » (Phil 2:17, LSG). 
Cette image fait référence à l’ancienne pratique consistant à verser un liquide 
(huile, vin ou eau) en offrande à Dieu (voir par exemple Gn 35:14; Ex 29:40; 
2 S 23:15-17). Ce « gaspillage » apparent d’un liquide précieux rappelle l’acte 
de Marie oignant la tête et les pieds de Jésus avec « un parfum de nard pur de 
grand prix » (Mc 14:3-9, LSG; Jn 12:3, LSG). Bien qu’il ne s’agisse pas stric-
tement d’une libation, ce geste témoignait d’un immense sacrifice, illustrant 
la valeur infinie du sacrifice de Christ.

Si Paul devait mourir pour l’Évangile, il se réjouirait de voir sa vie servir 
« de libation » en offrande à Dieu. Puisque dans l’Ancien Testament, les 
libations ne sont généralement pas isolées mais accompagnent un sacrifice 
(voir Nb 15:1-10, Nb 28:1-15), Paul considère le don de sa vie comme le 
complément approprié « pour le sacrifice et pour le service » des croyants 
de Philippes, qui, par la foi, ont choisi de consacrer leur vie à Dieu comme 
un « sacrifice vivant » (Rm 12:1).

Les premiers chrétiens, y compris ceux de Philippes (Phil 1:27-29), étaient 
actifs dans la diffusion de l’Évangile. Ils allaient prêcher de maison en mai-
son (Ac 5:42), ouvraient leurs foyers à l’étude des Écritures (Ac 12:12; 1 Cor 
16:19; Col 4:15; Phm 1, 2) et savaient défendre leur foi (Ac 17:11; Ac 18:26; 
1 P 3:15). Nos pionniers adventistes suivaient le même modèle: au lieu de 
compter uniquement sur les pasteurs, ils enseignaient, donnaient des études 
bibliques et préparaient des candidats au baptême.

En somme, par de grands sacrifices personnels, ils œuvraient comme un 
« sacrifice vivant » pour propager l’Évangile. Devrions-nous faire moins?

Pensez à ce que signifierait pour vous le fait d’être un « sacrifice vivant ». Combien 
sacrifiez-vous pour le royaume de Dieu, et que révèle votre réponse sur vous-même? 
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Mardi



61

28 janvier

Le caractère éprouvé
Le rôle de Timothée en tant qu’expéditeur de cette Épitre a déjà été men-

tionné (Phil 1:1). Maintenant, Paul commence à détailler la valeur de Timothée 
en tant que l’un de ses collaborateurs. Il est décrit comme un évangéliste (2 Tim 
4:5) que Paul avait envoyé en Macédoine (1 Thes 3:2; cf. Ac 18:5, Ac 19:22) 
et, à plusieurs reprises, à Corinthe (1 Cor 4:17, 1 Cor 16:10). Auparavant, il 
avait travaillé avec Paul et Silas à Corinthe (1 Thes 1:1, 2 Thes 1:1) et, plus 
tard, à Éphèse (1 Tim 1:2, 3; cf. Ac 19:22). Paul décrit Timothée comme étant 
une personne « qui partage [ses] sentiments » (Phil 2:20, LSG). Le mot grec, 
littéralement “égal en âme”, suggère qu’il ressemblait à Paul en de nombreux 
points: engagement envers le Christ, zèle pour l’Évangile et sollicitude envers 
les Philippiens. 

Selon vous, pourquoi Paul parle-t-il si positivement et si longuement 
de Timothée dans ce passage (voir Phil 2:19-23)? Que dit Paul d’autre à 
son sujet (voir 1 Cor 4:17, 2 Tim 1:5)? 
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Une autre qualité de Timothée mentionnée par Paul est qu’il « a été mis à 
l’épreuve » (Phil 2:22, LSG). Le mot grec utilisé dans ce passage décrit une per-
sonne éprouvée par des difficultés (Rm 5:4) et dont le caractère et le service se sont 
avérés authentiques (2 Cor 2:9, 2 Cor 9:13). Paul sait que ces choses sont vraies à 
propos de Timothée, car il les a vues démontrées à travers les nombreuses occasions 
où ils ont travaillé ensemble à la diffusion de l’Évangile. 

Ce sont les expériences difficiles de la vie qui éprouvent notre courage et révèlent 
notre véritable personnalité. Ellen G. White l’exprime ainsi: « La vie est disciplinaire… 
Il y aura des provocations pour éprouver le tempérament; et c’est en les affrontant dans 
un esprit juste que les grâces chrétiennes se développent. Si les injures et les insultes 
sont supportées avec douceur, si les paroles insultantes reçoivent des réponses douces, 
et les actes oppressifs sont compensés par la bonté, c’est la preuve que l’Esprit du Christ 
habite dans nos cœurs. » (Ellen G. White, Testimonies for the Church, vol. 5, p. 344). 
Elle poursuit en disant que si « les difficultés et les contrariétés que nous sommes appe-
lés à vivre » sont « bien supportées, elles développent le caractère chrétien et distinguent 
le chrétien du mondain ». (Testimonies for the Church, vol. 5, p. 344). 

Pensez aux provocations, aux difficultés et aux contrariétés auxquelles 
vous avez été confronté récemment. Ont-elles été supportées « docile-
ment » et « doucement »? Que pouvez-vous faire pour que ces expé-
riences vous aident à devenir plus discipliné?   

_______________________________________________________________________

Mercredi



62

 « Honorez de tels hommes »
Lisez Philippiens 2:25-30. Comment Paul décrit-il Épaphrodite? Quelles 
attitudes et quelles actions spécifiques de cet ouvrier chrétien révèlent son 
caractère?
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Épaphrodite n’est mentionné que dans cette lettre, mais nous en apprenons 
beaucoup sur lui grâce aux quelques brèves mentions qui apparaissent. À en 
juger par son nom (qui fait référence au culte d’Aphrodite), il s’est converti d’un 
milieu païen. Le fait de l’appeler un « compagnon d’œuvre » suggère qu’il était 
actif dans le ministère, travaillant peut-être aux côtés de Paul à Philippes. Être 
un compagnon « de combat » (cf. Phil 1:27) fait probablement référence aux 
combats qu’il a dû mener pour répandre l’Évangile, allant jusqu’à risquer sa vie 
(Phil 2:30).

En tant que « messager » (grec, apostolos) désigné par l’Église de Philippes, 
Épaphrodite était envoyé pour servir Paul en prison et pourvoir à tous ses besoins 
(Phil 2:25). C’est lui qui avait acheminé les dons financiers des Philippiens à 
Paul (Phil 4:18). Ces dons étaient cruciaux, car toute nourriture, tout vêtement, 
toute literie ou tout autre produit de première nécessité dont les prisonniers 
romains pouvaient avoir besoin devaient être achetés à leurs propres frais ou 
apportés par leur famille et leurs amis (cf. Ac 24:23). Vers la fin de son 
second emprisonnement à Rome, Paul avait fait ces demandes à Timothée: « 
Tâche de venir avant l’hiver » et « apporte le manteau que j’ai laissé à Troas 
» (2 Tim 4:21, 13, LSG). Apparemment, Paul aurait besoin de ce manteau 
épais de laine dans sa cellule froide. C’est aussi Épaphrodite qui fut chargé de 
rapporter cette Épitre à Philippes (voir Ellen G. White, Conquérants pacifiques, 
p. 425).

Peut-être en raison des problèmes à Philippes (voir la leçon 4), Paul avait 
« estimé nécessaire » de renvoyer Épaphrodite plus tôt que prévu, et avait 
exhorté les Philippiens à le recevoir « dans le Seigneur avec une joie entière » 
(Phil 2:29, LSG). Paul voulait s’assurer qu’ils ne s’inquiètent pas de sa propre 
situation en prison. Il souligna également qu’Épaphrodite est le genre de per-
sonne que les chrétiens doivent tenir en haute estime, non pour leur richesse ou 
leur statut social, mais pour leur esprit de sacrifice, à l’exemple du Christ (Phil 
2:6-11; cf. Lc 22:25-27). Le mot grec traduit par estime ou honneur n’apparait 
que rarement dans le Nouveau Testament: pour le serviteur auquel le centurion 
tenait beaucoup (Lc 7:2), pour ceux honorés à un festin (Lc 14:8), et pour Jésus 
comme étant la pierre angulaire « précieuse » (1 Pi 2:4, 6). Le fait qu’Épaphro-
dite soit inclus dans ce groupe démontre à quel point il était un homme fidèle.

Jeudi 29 janvier



63

29 janvier

Réflexion avancée: « Qui est-ce qui se tiendra le plus près du 
Christ, sinon celui qui aura été le plus profondément imprégné de l’esprit de 
sacrifice et d’amour. Cet amour “ne se vante pas, il ne s’enfle pas d’orgueil, 
... il ne cherche pas son intérêt, il ne s’irrite pas, il ne médite pas le mal”. Cet 
amour est celui qui pousse le disciple, comme il a poussé notre Seigneur, à 
tout donner, à vivre, à travailler et à se sacrifier jusqu’à la mort pour sauver 
l’humanité. C’est là l’esprit qui s’est manifesté chez Paul. Il pouvait dire: 
“Pour moi, vivre c’est Christ”; en effet, sa vie faisait connaitre le Christ aux 
hommes; “et mourir est un gain”;—un gain pour le Christ, puisque la mort 
elle-même ferait éclater la puissance de sa grâce et lui gagnerait des âmes. 
“Christ sera exalté dans mon corps, dit-il, ... soit par ma vie, soit par ma 
mort.”» Ellen G. White, Jésus-Christ, p. 542-543.

« Le moment où l’épreuve viendra à chaque âme n’est pas loin. La marque 
de la bête nous sera imposée. Ceux qui, pas à pas, ont cédé aux exigences 
du monde et se sont conformés à ses coutumes n’auront pas de difficulté à 
céder aux pouvoirs en place, plutôt que de s’exposer à la dérision, à l’insulte, 
à la menace d’emprisonnement et à la mort... 

Lorsque de nombreuses foules de faux frères seront distinguées des 
véritables, ceux qui étaient restés cachés seront alors révélés au grand 
jour, et, sous des hosannas, ils se rangeront sous la bannière du Christ. 
Ceux qui étaient timides et méfiants envers eux-mêmes se déclareront 
ouvertement pour le Christ et pour Sa vérité. Les plus faibles et les plus 
hésitants dans l’Église deviendront comme David, prêts à agir et à oser. 
Plus la nuit sera profonde pour le peuple de Dieu, plus les étoiles brilleront. 
Satan harcèlera cruellement les fidèles ; mais, au nom de Jésus, ils sortiront 
de l’épreuve plus que vainqueurs. » (Ellen G. White, Testimonies for the 
Church, vol. 5, pp. 81, 82.)
Discussion:
Ê Pensez à l’avertissement de la citation ci-dessus concernant ceux qui 
« pas à pas, ont cédé aux exigences du monde et se sont conformés aux 
coutumes du monde ». Qu’est-ce que cela pourrait inclure? Discutez de 
la façon dont cela pourrait s’appliquer non seulement aux individus, mais 
aussi à l’Église dans son ensemble.  
Ë Dieu dit: « j’honorerai celui qui m’honore » (1 S 2:30, LSG). De quelles 
manières honorons-nous Dieu? Est-ce la même chose que de Lui donner 
« gloire » (Ap 14:7, LSG)? Pourquoi ou pourquoi pas? 

Ì Comment pouvons-nous comprendre le concept de travailler à notre 
salut sans tomber dans le piège du légalisme?

Vendredi



Produced by the General Conference Office of Adventist Mission.  
Web site: www.AdventistMission.org 64

HHistoire istoire MMissionnaireissionnaire

Briser les chaines du diable 
par Olivia Fairfax   

Les membres de la tribu de la lagune de Marovo étaient considérés comme les 
plus belliqueux et cannibales des tribus des iles Salomon. Ils vénéraient les 

esprits de leurs ancêtres, dont les crânes étaient conservés après la mort. Ils vivaient 
dans la crainte du diable.

Mais vers 1902, un chef Marovo nommé Tatagu avait commencé à se demander 
s’il avait vraiment besoin de craindre le diable. Il décida de le découvrir et de ne 
pas attacher une vigne à la proue de sa pirogue lors d’une expédition de pêche. Les 
vignes étaient censées apaiser le diable et assurer une bonne pêche. Sans la vigne, la 
partie de pêche fut un énorme succès. Le chef Tatagu rentra chez lui et trouva un fils 
nouveau-né. Il nomma le garçon Kata Ragoso, ce qui signifie: « pas de chaines du 
diable ».

La vie de Kata Ragoso avait continué à révéler la puissance de Dieu pour transfor-
mer une communauté et à briser les liens et le pouvoir que le diable avait sur les gens.

Kata Ragoso avait grandi à une époque où des commerçants européens malhonnêtes 
attiraient les habitants des iles Salomon dans leurs navires avec des marchandises 
étrangères pour les kidnapper comme esclaves. Mais en 1914, alors que Kata Ragoso 
avait environ 12 ans, un petit bateau blanc appelé the Advent Herald (le messager 
de l’avènement) navigua dans la lagune de Marovo. L’équipage n’avait pas essayé 
de séduire ou de kidnapper. Au contraire, le capitaine Griffiths F. Jones demanda 
au chef Tatagu un terrain pour une école. L’année suivante, une école fut construite 
à Sasaghana, et Kata Ragoso s’inscrivit comme l’une de ses 23 premiers élèves. À 
l’école, il accepta Jésus et fut parmi les 10 premiers habitants des iles Salomon à être 
baptisés en 1918. Il travailla ensuite comme instructeur de mission, traducteur et opé-
rateur de presse à imprimer. En 1935, il fut ordonné ministre adventiste.  

Pendant la Seconde Guerre mondiale, Kata Ragoso fut chargé de l’œuvre adventiste 
dans les îles Salomon. Lorsque l’armée japonaise envahit le pays, elle lui ordonna 
de tuer des personnes à la peau blanche et des forces alliées. Pour avoir déclaré qu’il 
préférait obéir à Dieu plutôt qu’à l’homme, il fut interrogé, fouetté et fusillé. L’officier 
qui l’interrogeait, qui avait une forte aversion pour l’Église adventiste, avait ordonné 
au peloton d’exécution de tirer lorsqu’il comptera jusqu’à trois. Il compta: « Un, 
deux... mais il n’arrivait pas à dire « trois ». Il avait essayé à plusieurs reprises avant 
d’abandonner. Après 10 jours de prison, Kata Ragoso s’est évadé. Pendant le reste de 

la guerre, il avait dirigé une opération de sauvetage des soldats alliés 
dont les avions ou les navires étaient attaqués. Il secourut 27 pilotes 
américains et 187 soldats australiens et néo-zélandais.

Kata Ragoso était décédé en 1964 à l’âge de 62 ans, après avoir 
servi l’Église pendant 37 ans. Pendant ce temps, il avait vu les 
Marovo se transformer d’une communauté en guerre en un peuple 
miséricordieux au service de Dieu.

Les projets missionnaires du treizième sabbat de ce trimestre se 
trouvent dans la Division du Pacifique Sud, dont le territoire com-
prend les iles Salomon. Merci d’avoir prévu une offrande généreuse 
le 28 mars.

Produit par le Comité de la Conférence Générale pour la  Mission Adventiste.  Site 
Web: www.AdventistMission.org



65

Ire partie: Aperçu
Texte clé: Philippiens 2:14, 15

Étude contextuelle: Phil 2:12-30; Jc 2. 

Les chrétiens sont appelés à être des lumières dans un monde 
plongé dans les ténèbres. Jésus dit: « Vous êtes la lumière du 
monde » (Mt 5:14, LSG). De même, Paul exprime son désir de 
voir les croyants briller en tant que porteurs de lumière dans un 
univers obscurci. Il dit aux Philippiens: « Vous brillez comme des 
flambeaux dans le monde » (Phil 2:15, LSG) rappellent le mes-
sage adressé aux Éphésiens: « Autrefois vous étiez ténèbres, et 
maintenant vous êtes lumière dans le Seigneur. Marchez comme 
des enfants de lumière! » (Eph 5:8, LSG).

La métaphore de la lumière constitue un symbole mission-
naire puissant, employé à la fois dans l’Ancien et le Nouveau 
Testament. Dans Ésaïe, Dieu déclare à Son serviteur, le Messie: 
« Je t’établis pour être la lumière des nations, Pour porter mon 
salut jusqu’aux extrémités de la terre » (Esa 49:6; voir aussi Esa 
42:6). Ce passage est appliqué à Jésus dans le Nouveau Testament 
(voir Lc 2:32; Jn 8:12; Jn 9:5; Ac 26:23), mais il s’applique éga-
lement à l’Église (Ac 13:47), qui poursuit la mission de Jésus en 
tant que Lumière du monde.

La leçon de cette semaine souligne trois thèmes principaux:
1. La relation entre la foi et les œuvres (Phil 2:12, 13).
2. En tant que chrétiens, nous sommes appelés à être des lumières 

dans le monde, à marcher sur les traces de Jésus et à partager nos 
vies avec les autres.

3. Les épreuves et difficultés rencontrées dans notre marche 
chrétienne nous préparent à de plus grands défis dans l’œuvre de 
Dieu. Elles constituent les instruments par lesquels Dieu déve-
loppe en nous des qualités essentielles, indispensables à un minis-
tère fructueux.   

IIe partie: Commentaire
Illustration

Dwight L. Moody rapporte l’histoire de deux hommes « chargés d’en-
tretenir une lumière tournant dans un phare situé sur une côte rocheuse et 
battue par les tempêtes. À la suite d’un dysfonctionnement de la machine-

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



66

rie, la lumière cessa de tourner. Craignant que ceux qui étaient en mer ne 
la confondent avec une autre lumière, ils travaillèrent toute la nuit pour 
maintenir le mouvement du phare. » Moody conclut: « Conservons nos 
lumières à leur place, afin que le monde voie que la religion du Christ n’est 
pas une imposture, mais une réalité. » (Moody, Anecdotes, Incidents, and 
Illustrations, Chicago, Moody Publishers, 1990, p. 36). Jésus avait utilisé 
la métaphore de la lumière pour illustrer que la foi devient « visible » à 
travers les bonnes œuvres (Mt 5:16).
La foi et les œuvres

C. S. Lewis formule cette remarque intrigante sur la relation entre la foi 
et les œuvres:

« Les chrétiens débattent souvent sur la question de savoir si la vie 
chrétienne repose sur les bonnes actions ou sur la foi en Christ… La Bible 
semble clore le débat en réunissant les deux dans une seule phrase sai-
sissante. La première moitié dit: ‘‘Travaillez à votre salut avec crainte et 
tremblement’’, ce qui semble dépendre de nous et de nos bonnes œuvres. 
Mais la seconde ajoute: ‘‘car c’est Dieu qui produit en vous le vouloir et 
le faire’’, ce qui laisse entendre que tout vient de Dieu et que nous n’avons 
rien à faire. Je crains que ce soit là une caractéristique du christianisme: 
je suis perplexe, mais pas surpris. » (C. S. Lewis, Mere Christianity, New 
York: Harper Collins, 2001, pp. 148,149).

En réalité, Paul clarifie la relation entre la foi et les œuvres dans 
Philippiens 2:12, 13. Bien que nous soyons appelés à travailler à notre 
salut, les œuvres n’ont aucune valeur rédemptrice. Comme l’enseigne 
Jacques, elles sont la preuve d’une foi authentique et vivante (Jc 2:18; 
cf. Jc 2:14). Une foi dépourvue d’œuvres n’est pas véritablement de la 
foi. Selon les termes de Jacques, elle est morte (Jc 2:17, 26) et inutile (Jc 
2:20).

En exhortant: « travaillez à votre salut avec crainte et tremblement », 
Paul évoquait sans doute la responsabilité qui incombe à tout chrétien 
concernant le salut qu’il a déjà reçu par la foi, responsabilité qui doit être 
assumée « avec crainte et tremblement » (Phil 2:12, LSG). Dans le texte 
grec, l’expression « avec crainte et tremblement » se trouve au début de 
la phrase, ce qui en renforce l’importance: « Avec crainte et tremblement, 
travaillez à votre salut. »

Les érudits débattent de la signification de l’expression « avec crainte et 
tremblement », proposant plusieurs interprétations: (1) l’appréhension face 
au risque d’échec, (2) une attitude de soumission à Dieu, (3) une humble 
dévotion, ou (4) une combinaison de ces éléments. Paul emploie ce lan-
gage ailleurs dans ses écrits. Dans 1 Corinthiens 2:3, les mots « crainte » 
et « tremblement » semblent refléter son anxiété à l’idée d’échouer dans 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



67

sa mission à Corinthe. Dans 2 Corinthiens 7:15, ces termes expriment la 
certitude que Paul avait de voir les Corinthiens remplir leur devoir (voir 
v. 16). Dans Éphésiens 6:5, ils soulignent l’importance du sens du devoir. 
L’analyse de ces passages suggère que, dans Philippiens 2:12, l’expression 
« avec crainte et tremblement » désigne le profond sentiment de respon-
sabilité que les croyants doivent nourrir quant à leur salut. Leurs efforts 
témoigneront du sérieux avec lequel ils considèrent cette question.
Des lumières dans le monde

L’imagerie de la lumière est systématiquement appliquée dans la Bible 
comme une métaphore de la mission. Dans l’Ancien Testament, Dieu lui-
même est décrit comme la Source ultime d’où émane la lumière. Le psal-
miste dit: « L’Éternel est ma lumière » (Ps 27:1, LSG; voir aussi Ps 4:6; 
Ps 89:15; Ps 118:27; Esa 2:5). De même, parlant au nom de son peuple, 
le prophète Michée déclare: « L’Éternel sera ma lumière... Il me conduira 
à la lumière » (Mi 7:8, 9; voir aussi Esa 60:1, 2, 19, 20).

Dans Esaïe 42:6 et Esaïe 49:6, le Serviteur du Seigneur est qualifié de 
« lumière des nations » (LSG). Dans Esaïe 49:6, le lecteur reçoit cette 
explication supplémentaire: « Pour porter mon salut jusqu’aux extrémi-
tés de la terre » Les auteurs du Nouveau Testament ont compris cette 
métaphore et l’ont appliquée de manière cohérente (Lc 2:32; Jn 8:12; Jn 
9:5; Ac 13:47; Ac 26:23).

Il est intéressant de noter que la métaphore la plus significative de 
l’Église dans les premiers chapitres de l’Apocalypse est celle des chande-
liers. À cet égard, divers érudits s’accordent à dire que l’abandon du pre-
mier amour par certains membres de l’Église d’Éphèse est lié au déclin de 
leur zèle missionnaire (Ap 2:4). Ainsi, Jésus les avertit que, à moins qu’ils 
ne se repentent, il enlèvera leur « chandelier de sa place » (Ap 2:5, LSG).

Comme mentionné précédemment, l’expression « extrémités de la terre 
» apparait dans Esaïe 49:6 en relation avec la métaphore de la lumière. 
Elle figure deux fois dans le livre des Actes pour décrire l’étendue de la 
tâche missionnaire de l’Église (Ac 1:8; Ac 13:47). Bien que la métaphore 
de la lumière n’apparaisse pas dans Actes 1:8, elle est implicite, d’après 
Actes 13:47. Ces données mettent en lumière l’exhortation de Paul 
aux Philippiens à briller « comme des flambeaux dans le monde » 
(Phil 2:15, LSG). Il est important de noter que Paul suggère que 
les croyants sont réellement des lumières dans le monde (Phil 2:15) lors-
qu’ils manifestent l’unité entre eux (Phil 2:14). Après tout, « l’appel à être 
une lumière est aussi un appel à l’unité dans la lumière. Paul considérait 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



68

les chrétiens comme unis dans une communauté au sein de laquelle ils pou-
vaient s’encourager et se fortifier mutuellement en tant qu’enfants de lumière 
(Eph 5:8, 15-20). » (John M. Terry, Ebbie C. Smith, and Justice Anderson, 
eds., Missiology: An Introduction to the Foundations, History, and Strategies 
of World Missions (Nashville, TN: Broadman & Holman Publishers, 1998), 
p. 26).

Les qualités d’un ministère réussi

À partir de la description de Timothée et d’Épaphrodite dans Philippiens 
2:19-30, on peut déduire plusieurs qualités essentielles à la réussite d’un 
ministère. Paul dépeint Timothée comme quelqu’un qui (1) « partage mes 
sentiments » (Phil 2:20, LSG), (2) prend sincèrement à cœur la situation des 
autres (Phil 2:20), (3) cherche les intérêts « de Jésus Christ » (Phil 2:21, 
LSG), (4) a été mis à l’épreuve (Ph 2:22) et (5) démontre une attitude de 
service (Phil 2:22). Le mot grec traduit par « partage mes sentiments » est 
isopsichon, qui n’apparait qu’ici dans le Nouveau Testament. Il figure égale-
ment une fois dans la Septante (version grecque de l’Ancien Testament), dans 
Psaumes 55:13, où il est traduit par « mon égal » (LSG).

En ce qui concerne Épaphrodite, Paul le présente d’abord en rapport avec 
lui-même: il est un frère, un compagnon d’œuvre et de combat. Il est égale-
ment un messager (du grec, apostolos) envoyé par Paul aux Philippiens, et 
quelqu’un qui avait répondu aux besoins de Paul (Phil 2:25). Cela montre 
qu’Épaphrodite était un compagnon fidèle et loyal. Paul le décrit ensuite 
en relation avec les Philippiens. Il déclare à ce égard: « il désirait vous 
voir tous » (Phil 2:26, LSG). En d’autres termes, Paul dit: « Vous lui 
manquiez. » Cela suggère qu’en tant que dirigeant chrétien, Épaphrodite 
aimait et se souciait de ceux qu’il servait. Épaphrodite était un leader 
chrétien si engagé que « pour l’œuvre de Christ qu’il a été près de la mort, 
ayant exposé sa vie » (Phil 2:30, LSG). Ces hommes avaient tout donné 
pour l’œuvre du Christ. Dieu attend également de nous que nous donnions le 
meilleur de nous-mêmes! 

IIIe partie: Application
Méditez sur les thèmes suivants, puis invitez les membres de votre classe à 

répondre aux questions à la f in de cette section:
Nous sommes entièrement dépendants de Dieu pour le salut, que nous 

recevons par la foi. Paul n’aurait pu être plus clair lorsqu’il a dit: « Car 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



69

c’est par la grâce que vous êtes sauvés, par le moyen de la foi. Et cela ne 
vient pas de vous, c’est le don de Dieu » (Eph 2:8, LSG). C’est par la foi 
que nous cheminons de cette vie à la vie à venir. L’Épitre aux Hébreux 
souligne ce point en répétant constamment l’expression « par la foi » (voir 
Heb 11). C’est par la foi qu’Abraham « vint s’établir dans la terre promise 
comme dans une terre étrangère... Car il attendait la cité qui a de solides 
fondements » (Heb 11:9, 10; LSG).

L’expérience du salut nous conduit inévitablement aux bonnes œuvres. 
Puisque les bonnes œuvres sont accomplies pour le bien des autres (Gal 
6:9-10), elles ne se manifestent pas naturellement chez les pécheurs (Jer 
13:23). C’est pourquoi c’est Dieu qui nous rend capables de les réaliser 
(Phil 2:13).

Jésus dit aux disciples: « Que votre lumière luise ainsi devant les 
hommes, afin qu’ils voient vos bonnes œuvres » (Mt 5:16, LSG). Ce 
commandement souligne la relation étroite entre le fait de laisser briller 
notre lumière et l’accomplissement de bonnes œuvres. En accomplissant 
de bonnes œuvres, les croyants font resplendir leur lumière dans ce monde 
plongé dans les ténèbres. Ces ténèbres symbolisent le péché (voir Jn 3:19, 
20; Lc 22:53) et ses effets (voir Ps 82:5; Eph 4:18). Les chrétiens sont 
appelés à éclairer ce monde avec « la splendeur de l’Évangile de la gloire 
de Christ », afin de briller sur ceux « dont le dieu de ce siècle a aveuglé 
l’intelligence » (2 Cor 4:4, LSG).

Questions:
1. Quel est le lien entre les bonnes œuvres et l’expérience du salut?
2. De quelles façons pouvez-vous laisser briller votre lumière dans ce 

monde de ténèbres?  

___________________________________________________________

___________________________________________________________

___________________________________________________________

___________________________________________________________

___________________________________________________________

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



 

  
 

@missionquarterlies

www.AdventistMission.org

Faites vivre votre classe de l’École du sabbat grâce à des photos, des vidéos, des 

cartes et d’autres supports accompagnant l’histoire missionnaire de la semaine. 

Pour en savoir plus.

Téléchargez le bulletin trimestriel de la Mission pour enfants (bit.ly/childrensmission) et 

celui des jeunes et adultes (bit.ly/adultmission).

J’AIME RACONTER 
L’HISTOIRE

Prière 
de la foi

Le premier 
jour effrayant

Bruits étranges

dans la nuitGarder la 
Parole de Dieu

Dieu est
Bon

Hôpital 
Miracle



AMsda.org/YouTube

DÉCOUVREZ 
UN MONDE 
D’HISTOIRES 
MISSIONNAIRES 



72

6

La foi en  Christ seul 

Sabbat après midi

Lecture de la semaine: Phil 3:1-16; Rm 2:25-29; Jn 9:1-39; Eph 
1:4, 10; 1 Cor 9:24-27.

Verset à mémoriser: « Afin de connaitre Christ, et la puissance de 
sa résurrection, et la communion de ses souffrances, en devenant conforme 
à lui dans sa mort, pour parvenir, si je puis, à la résurrection d’entre les 
morts » (Philippiens 3:10, 11, LSG). 

Lorsqu’il est question du salut par la foi seule, indépendamment des 
œuvres de la loi, une résistance intime semble s’éveiller en nous. Nous 
avons naturellement tendance à nous appuyer sur nos propres actions, 

comme si elles pouvaient jouer un rôle dans notre salut. C’est précisément ce 
point que Paul aborde avec force, en s’opposant vigoureusement à ceux qui prô-
naient la circoncision comme condition du salut.

Afin d’éviter que certains ne considèrent leurs œuvres, telles que la circonci-
sion, comme contribuant à leur salut, Paul indique clairement que la justice vient 
de Christ, comme un don reçu par la foi, et non par la loi. Bien que la circoncision 
ne soit peut-être plus un sujet controversé aujourd’hui, le principe qu’elle illustre 
demeure essentiel.

La Réforme protestante elle-même avait commencé sur cette question: le 
rôle de la foi et des œuvres dans l’expérience d’un disciple du Christ. En fin 
de compte, Christ est tout pour nous, « l’auteur et le consommateur de la foi » 
(Heb 12:2). Si nos priorités sont bien placées, nous vivrons dans l’assurance de 
l’amour de Dieu et nous jouirons, dès maintenant, de la promesse du salut, tout 
en n’ayant point « notre confiance en la chair » (Phil 3:3).

* Étudiez cette leçon pour le sabbat 7 février.

* Du 31 au 6 févrierLeçon



73

1er février

Se réjouir dans le Seigneur  

Lisez Philippiens 3:1-3. Quelles notes positives et négatives Paul 
donne-t-il ici, et comment sont-elles liées? Comment décrit-il les 
croyants?   
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Paul commence sur une note très positive, donnant presque l’impression 
qu’il s’apprête à conclure sa lettre. Mais il n’en est rien. Il revient sur l’un des 
thèmes principaux de cette Épitre: se réjouir dans le Seigneur. Et il fournit 
plusieurs raisons à cela. La plus importante est d’avoir confiance en Christ, 
et non en nous-mêmes: Nous « qui nous glorifions en Jésus Christ, et qui ne 
mettons point notre confiance en la chair » (Phil 3:3). Qui d’entre nous n’a 
pas appris, d’une manière ou d’une autre et à ses dépens, qu’il ne faut pas se 
confier dans la chair?

L’avertissement fort « prenez garde » (répété trois fois) ne se trouve nulle 
part ailleurs dans les Écritures. Apparemment, les Philippiens savaient par-
faitement à quelle menace Paul faisait référence. Plutôt que de désigner trois 
problèmes distincts, cet avertissement semble concerner un même groupe de 
faux enseignants décrits sous trois aspects différents.

Les impies ou les irréligieux étaient parfois appelés « chiens » en Israël 
(Phil 3:2; cf. Ps 22:17; Esa 56:10; Mt 7:6; 2 Pi 2:21, 22). Les faux ensei-
gnants pouvaient aussi être qualifiés à juste titre de « mauvais ouvriers ». 
Le fait de les désigner comme étant ceux qui mutilent la chair ou de « faux 
circoncis » (Phil 3:2, LSG) montre qu’en Galatie, et ailleurs, ils cherchaient 
à imposer la circoncision aux croyants non juifs, contrairement à la décision 
du Concile apostolique (voir Ac 15).

Il est intéressant de noter qu’une réponse aux défis spirituels, y compris 
la propagation de faux enseignements, est de « se réjouir dans le Seigneur » 
(Phil 3:1; cf. Phil 4:4).

Tout ce qui nous procure de la joie nous fait nous réjouir (en grec, les mots 
pour « joie » et « se réjouir » sont liés). Dieu veut que nous soyons joyeux, 
et Sa Parole est un véritable guide pour atteindre le vrai bonheur et la joie 
durable. Cela comprend le fait de recevoir la miséricorde de Dieu (Ps 31:7), 
placer notre confiance en Lui (Ps 5:11), recevoir les bénédictions du salut 
(Ps 9:14), adopter la loi divine comme mode de vie (Ps 19:14), y compris le 
sabbat (Esa 58:13, 14); croire à Sa Parole (Ps 119:162) et élever des enfants 
qui craignent Dieu (Pr 23:24, 25).  

La vie peut se révéler éprouvante pour chacun d’entre nous, même lorsque 
tout semble se dérouler sans encombre. Mais, même si tout va mal, de quoi 
pouvez-vous et devez-vous vous réjouir? Qu’est-ce qui vous en empêche?

Dimanche



74

2 février

La vie antérieure de Paul	  

Il est courant, pour les convertis chrétiens, de penser à leur vie en termes 
d’« avant » et d’« après » leur rencontre avec Jésus, tout comme Paul le fait 
dans Philippiens 3. Cependant, à tort ou à raison, nous qualifions parfois ceux 
qui ne sont pas chrétiens de « bonnes personnes » et, du moins selon les normes 
humaines, beaucoup le sont. Mais face aux normes divines, nul n’est juste, pas 
même les chrétiens.

Dans Philippiens 3:4-6, Paul énumère de nombreuses choses dont il tirait 
fierté. Quelles sont-elles? Comment décririez-vous les « bonnes choses » 
dans votre propre vie (passée et présente)?  
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Paul oppose les Juifs croyants, propagateurs de fausses doctrines, aux croyants 
non circoncis qui placent toute leur confiance en Christ pour leur salut, sans 
se fier aux œuvres humaines comme la circoncision (voir Heb 6:1; Heb 9:14; 
cf. Rm 2:25-29). Même si la vie passée et l’ascendance de Paul auraient pu 
impressionner ses compatriotes juifs, rien de cela n’a contribué à son salut. Au 
contraire, ces privilèges l’ont aveuglé un temps à son besoin de Christ.

Paul n’était pas seulement circoncis, il l’était « le huitième jour », c’est-à-dire 
qu’il était israélite de naissance et membre du peuple de l’alliance, circoncis 
conformément à la loi. De plus, il appartenait à la tribu de Benjamin, dont le 
territoire incluait certaines des villes majeures d’Israël. En tant qu’élève de 
Gamaliel (Ac 22:3; Ac 26:4, 5) et pharisien, il maitrisait parfaitement la loi et sa 
stricte application selon la tradition.

Paul était si zélé pour la loi qu’il persécutait l’Église, la considérant comme 
une menace pour le mode de vie juif prescrit par la loi. Il est intéressant de noter 
que, bien qu’il fût « irréprochable » au regard d’une « justice » humaine, Paul 
avait compris que la loi était bien plus profonde et exigeante qu’il ne l’imaginait, 
et que sans Christ, il était condamné.

Comparez Rm 7:7-12 à Mt 5:21, 22, 27, 28. Quel point crucial Jésus et 
Paul soulignent-ils au sujet de la loi, et pourquoi la « foi en Christ » (Phil 
3:9, LSG), plutôt que la loi, est-elle la seule source de justice? Considérez la 
question suivante: dans quelle mesure observez-vous la loi, du moins telle 
que Jésus a dit que nous devons le faire?

_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Lundi



75

3 février

Les choses qui comptent 
Comme l’a souligné l’étude d’hier, ce qui faisait jadis la fierté de Paul était 

en réalité un obstacle à la foi, car cela l’aveuglait sur son besoin de Christ. Paul 
recourt au langage du commerce: “gain” et “perte” », pour décrire son bilan 
spirituel avant la foi. Bien que nous n’aimions pas trop y réfléchir, chaque 
être humain possède un « registre spirituel ». Auparavant, le registre de Paul 
était mesuré selon les valeurs juives de son temps, plutôt que selon les valeurs 
bibliques enseignées par Jésus.

Après sa conversion, son registre spirituel devint radicalement différent, car 
son échelle de valeurs avait changé: il passa de la « monnaie » du judaïsme à la 
« monnaie du ciel ».

« Celui qui est descendu du ciel peut parler du ciel et présenter correctement 
les choses qui forment la monnaie céleste, sur lesquelles il a apposé son image 
et sa marque. Il connait le danger qui menace ceux qu’il est venu relever de la 
dégradation et élever auprès de lui sur son trône. Il insiste sur le danger qu’il y a 
à accorder de l’affection à des objets futiles et dangereux. Il cherche à détourner 
notre esprit des choses terrestres pour l’orienter vers le céleste, afin que nous 
ne gaspillions pas en vain notre temps, nos talents et nos opportunités pour 
des choses qui ne sont que vanité. » (Ellen G. White, The Advent Review and 
Sabbath Herald, July 1, 1890.)

Dans le judaïsme du premier siècle, Paul était une étoile montante, jusqu’à ce 
qu’aveuglé par la lumière de Jésus glorifié sur le chemin de Damas (Ac 9), sa 
vue spirituelle soit corrigée et qu’il voie enfin clairement.

Jean raconte l’histoire d’un autre homme aveugle qui avait fini par voir 
Jésus clairement. Jésus déclara qu’Il était venu dans le monde « pour que 
ceux qui ne voient point voient, et que ceux qui voient deviennent aveugles » 
(Jn 9:39, LSG). Comment ce principe pourrait-il s’appliquer à votre propre 
vie? 
___________________________________________________________

___________________________________________________________
Qu’y a-t-il de plus précieux que la vie éternelle dans le ciel et sur la nouvelle 

terre? Pourtant, les valeurs du monde aveuglent tant de personnes à cette réalité. 
Il existe une rivalité inhérente entre les choses valorisées ici-bas (voir Mt 13:22; 
Lc 4:5, 6; 1 Jn 2:16) et celles que le ciel valorise: le fait de ressembler à Christ 
et le salut des âmes.   

 
Le monde peut nous aveugler aux vérités spirituelles et à ce qui compte 
vraiment. Quelle est la clé pour garder les yeux fixés sur l’essentiel? 
___________________________________________________________

___________________________________________________________

Mardi



76

4 février

La foi du Christ

 Le point principal que souligne Paul ne doit pas nous échapper. Il a vécu 
un échange merveilleux sur le chemin de Damas, substituant son ancienne 
vie, fondée sur la loi, par la présence même du Christ — « afin de gagner 
Christ, et d’être trouvé en lui » (Phil 3:8, 9, LSG).

Être trouvé « en lui », c’est-à-dire en Christ, est une expression intéres-
sante. Lisez Eph 1:4; 2 Cor 5:21; Col 2:9; Gal 2:20. D’après ces passages, 
que voulait dire Paul par cette idée, selon-vous?   
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

La référence de Paul d’être en Christ a été largement débattue. Il n’est peut-
être pas surprenant que la meilleure explication en vienne de Paul lui-même: 
« pour le mettre à exécution lorsque les temps seraient accomplis, de réunir 
toutes choses en Christ, celles qui sont dans les cieux et celles qui sont sur la 
terre » (Eph 1:10, LSG). C’est le dessein de Dieu depuis le commencement. Paul 
explique clairement comment cela s’accomplit: « Or, c’est par lui que vous êtes en 
Jésus Christ, lequel, de par Dieu, a été fait pour nous sagesse, justice et sanctifica-
tion et rédemption » (1 Cor 1:30, LSG).

Être « en Christ » comprend tout ce que le plan du salut implique, depuis l’éveil 
de notre intelligence spirituelle (la sagesse), jusqu’à la justification par la foi (la 
justice), en passant par la préparation au ciel (la sanctification), et enfin jusqu’à 
la glorification lors du retour du Christ (la rédemption). Le salut est l’œuvre du 
Christ, du commencement à la fin, pour nous et en nous. Ainsi, en recevant Christ, 
nous possédons tout ce dont nous avons besoin. 

Lisez Philippiens 3:9. Quelles sont les deux choses que Paul 
oppose, et pourquoi il est important de toujours se rappeler de ce 
contraste?
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Comme Paul l’a compris, posséder sa propre « justice » n’est pas la 
véritable justice, car la loi ne peut donner la vie (voir Gal 3:21, 22); 
seul Christ le peut, par la foi. Et pas n’importe quelle foi. Après tout, 
les démons croient aussi et tremblent (Jc 2:19). La seule foi salvatrice 
est « la foi du Christ ». Lui seul a obéi parfaitement et peut obéir par-
faitement. (Le mot grec pour foi, pistis, signifie aussi fidélité.) Ainsi, 
si nous sommes en Christ et qu’Il vit en nous (Gal 2:20), nous vivons 
par Sa foi, au travers de notre foi en Lui.

Mercredi



77

Une seule chose: connaitre le Christ
Lisez Philippiens 3:10-16. Quels sont les points principaux que soulève 
Paul dans ce passage?  
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Il n’est certainement rien de plus important que de connaitre le Christ, 
ce qui garantit qu’à la fin, Il nous connaitra et nous reconnaitra devant le 
Père (voir Mt 7:21-23; Mt 10:32, 33). Comment Le connaissons-nous? 
Par Sa Parole écrite, en la lisant et en la vivant. Nous ne pouvons pas 
Le connaitre en personne comme l’avaient fait les disciples. Cependant, 
il est intéressant de constater que, malgré cette proximité, ils n’avaient 
pas toujours compris Ses paroles, ce qui souligne notre besoin du Saint-
Esprit pour nous guider (voir Jn 16:13). Plus nous Le connaissons, 
plus nous nous rapprochons de Lui, car nous expérimentons « la puis-
sance de sa résurrection » (Phil 3:10), qui nous élève à la « nouveauté 
de vie » (Rm 6:4, LSG).

Une autre manière de nous rapprocher de Jésus est par « la commu-
nion de ses souffrances » (Phil 3:10, LSG). Chaque épreuve rencontrée, 
chaque souffrance endurée, nous aide à mieux connaitre et apprécier ce 
que Jésus a souffert pour nous, et à mieux comprendre Sa volonté.

Une troisième manière de nous rapprocher de Jésus est le fait de cou-
rir « vers le but » (Phil 3:14, LSG). Quel est ce but? Il traduit un mot 
grec unique (skopos), désignant la ligne d’arrivée d’une course et le prix 
accordé au vainqueur. Paul l’appelle « le prix de la vocation céleste de 
Dieu en Jésus Christ » (Phil 3:14, LSG). De même que le Christ, par Sa 
mort et Sa résurrection, est monté au ciel, Dieu nous invite à recevoir la 
même récompense céleste: la vie éternelle.

De toute évidence, nous n’y sommes pas encore. Nous ne serons 
pleinement parfaits que lorsque le « corps de notre humiliation » sera 
transformé pour être rendu « semblable au corps de sa gloire » (Phil 
3:21, LSG). Mais en Le connaissant et en invitant Sa présence chaque 
jour, nous avançons vers l’objectif d’être semblables à Jésus dès main-
tenant en toutes choses. C’est aussi la « seule chose » sur laquelle Paul 
concentrait toute son attention. Tout comme dans une course (voir 1 Cor 
9:24-27), nous ne prêtons aucune attention à notre passé ni à ceux qui 
nous suivent. Notre seule préoccupation est l’avenir: ce prix céleste qui 
nous attend. L’image est frappante: un coureur, tendu de tout son être, se 
penche vers l’avant pour franchir la ligne d’arrivée. 

Dans votre marche avec le Seigneur, pourquoi est-il si important de ne pas 
regarder en arrière, du moins à vos péchés et échecs passés, mais plutôt de 
regarder vers l’avenir, à ce qui vous est promis en Christ?  

Jeudi 5 février



78

   6 février

Réflexion avancée: « Celui qui veut former un caractère fort et 
bien équilibré, devenir un chrétien pondéré, doit s’abandonner totalement entre les 
mains du Christ et se dévouer pour lui, car le Rédempteur n’acceptera jamais un 
service partagé. Il apprendra, jour après jour, ce que veut dire renoncer à soi-même. 
Il étudiera les saintes Écritures, en pénètrera le sens, obéira à ses préceptes. Ainsi 
pourra-t-il atteindre la perfection chrétienne. Jour après jour, Dieu collaborera avec 
l’homme pour perfectionner son caractère, afin qu’il soit en état de se présenter 
devant lui lors de l’épreuve finale. Jour après jour, le croyant montrera par une 
sublime expérience faite devant le monde et les anges comment peut opérer l’Évan-
gile chez les êtres déchus. » Ellen G. White, Conquérants pacifiques, pp. 428, 429.

« Ceux qui attendent l’arrivée de l’Époux doivent dire au monde: “Voici votre 
Dieu!” Les derniers rayons de la lumière de la grâce, le dernier message de miséri-
corde qu’il faut porter à l’humanité, c’est une révélation de son amour. Les enfants 
de Dieu sont appelés à manifester sa gloire. Dans leur vie et leur caractère, ils ont à 
témoigner de ce que la grâce de Dieu a fait pour eux. La lumière du Soleil de justice 
doit produire des paroles de vérité et des œuvres de sainteté. » Ellen G. White, Les 
Paraboles de Jésus, p. 364.  

Discussion:
Ê Attardez-vous davantage sur l’exhortation à nous réjouir dans le 
Seigneur. Remarquez qu’il ne s’agit pas du fait de nous réjouir dans 
nos épreuves (bien que ce soit biblique aussi), mais dans le Seigneur. 
Pourquoi est-il si important de toujours garder devant nous le 
Seigneur, Sa bonté, Sa puissance, Son amour et Son salut? En quoi 
cela nous aide-t-il au milieu des épreuves inévitables de la vie? 

Ë Remarquez comment les citations ci-dessus décrivent le rôle de la 
grâce dans la production des « bonnes œuvres » chez les chrétiens. 
Pourquoi cette fonction de la grâce est-elle si importante alors que 
nous attendons le retour prochain du Christ? Autrement dit, bien que 
nous ne soyons pas sauvés par les œuvres, sommes-nous réellement 
sauvés si nous ne les accomplissons pas?  

Ì Réfléchissez à cette idée de ne pas mettre sa confiance dans la chair. 
Que signifie cela? Pourquoi ne devons-nous pas lui faire confiance? 
Notre chair n’est-elle pas pourtant un don de Dieu?

Vendredi



79

HHistoire istoire MMissionnaireissionnaire

Une visite inattendue à l’Église  

Gilbert Fimaka s’était réveillé un dimanche avec une forte envie d’aller à 
l’Église. Le missionnaire médical de 22 ans partagea son désir avec son 

colocataire, un autre missionnaire médical. Les deux jeunes hommes venaient de 
terminer un voyage missionnaire de trois semaines dans la campagne zambienne.

« Je pense visiter une Église ici », déclara Gilbert. « J’aimerais partager la 
Parole de Dieu et aussi leur parler du sabbat du septième jour. » Puis il avait ri et 
son colocataire avait également ri. L’idée semblait absurde. Mais dans son cœur, 
Gilbert voulait y aller. Il décida donc d’y aller.

 En entrant dans l’église la plus proche, il se sentait nerveux. Il savait qu’il 
ne pouvait pas simplement dire: « Ce jour n’est pas le jour d’adoration ». À 
sa grande surprise, les membres de l’Église l’avaient rapidement fait se sentir 
chez lui. Beaucoup le reconnurent pour son travail médical et l’accueillirent 
chaleureusement. On lui donna même une place d’honneur avec les dirigeants 
de l’Église.

Ensuite, ce fut l’heure du sermon. À la surprise de Gilbert, il fut invité à prê-
cher. Il se sentit humble en s’approchant de la chaire, mais il avait peur de parler 
du sabbat. Alors, il ouvrit sa Bible au livre de Job.

 Alors que Gilbert parlait, il entendit une voix dire: « Parle du sabbat. » Il 
l’avait ignoré et avait continué à prêcher. La voix parla une seconde fois. Lorsque 
la voix parla une troisième fois, Gilbert tourna sa Bible vers Lévitique 23:3 et lut: 
« On travaillera six jours; mais le septième jour est le sabbat, le jour du repos: il 
y aura une sainte convocation. Vous ne ferez aucun ouvrage: c’est le sabbat de 
l’Éternel, dans toutes vos demeures » (LSG). Puis il lut Matthieu 28:1 et Genèse 
2:1-3.

« Le septième jour ne tombe pas sur le dimanche mais sur le samedi, donc 
le vrai jour d’adoration n’est pas le dimanche mais le samedi », déclara-t-il. 
Lorsqu’il avait terminé le sermon, un dirigeant de l’Église s’était levé et annonça: 
« J’arrêterai d’adorer le dimanche et je n’adorerai que le samedi. »

En quittant l’Église, beaucoup de gens parlaient fort. Certains pleuraient. « Nous 
ne savions pas que nous adorions le mauvais jour », déclara l’un d’eux. « À partir 
de maintenant, nous adorerons le samedi », déclara un autre.

Peu de temps après, le dirigeant de l’Église fut baptisé dans une Église adventiste 
du septième jour, et de nombreux autres membres de l’Église avaient commencé 
à étudier la Bible en préparation au baptême.

Cette histoire missionnaire illustre l’objectif: « Mission pour 
tous » du plan stratégique  de l’Église adventiste du septième 
jour« J’irai », qui dit en partie: « Le Christ s’était mêlé aux 
gens, leur avait montré de la sympathie, avait répondu à leur 
besoins, avait gagné leur confiance, puis les avait invités à Le 
suivre. L’objectif est de s’intéresser véritablement aux gens, de les 
conduire à Christ et de les inviter à s’unir à l’Église adventiste 
du septième jour en tant que disciples du Christ qui font des dis-
ciples. Pour en savoir plus, rendez-vous sur IWillGo.org.

Produit par le Comité de la Conférence Générale pour la  Mission Adventiste.  Site 
Web: www.AdventistMission.org



80

Ire partie: Aperçu
Texte clé: Philippiens 3:10, 11 

Étude contextuelle: Phil 3

Après avoir affirmé que les croyants brillent dans ce monde en 
accomplissant de bonnes œuvres centrées sur le Christ, Paul attire 
désormais l’attention sur la nécessité de faire confiance uniquement 
au Christ pour le salut. L’apôtre exprime son inquiétude face à l’in-
fluence de faux enseignants qui promouvaient une approche basée 
sur la chair, déformant ainsi le message de l’Évangile et mettant 
en péril toute la communauté chrétienne de Philippes. Il semble 
qu’une forme de faux enseignement, semblable à celle qui sévissait 
en Galatie, engendrait une certaine confusion quant à ce que les 
chrétiens d’origine païenne devaient croire et faire pour être sauvés.

Paul avait pris cette affaire très au sérieux. Après tout, c’est le 
message de l’Évangile qui était en jeu! Paul était tellement préoc-
cupé par l’infiltration de faux maitres et de leurs enseignements 
qu’il les qualifie de chiens et de mauvais ouvriers (Phil 3:2, LSG). 
Ce sont des termes forts, employés pour exprimer le mépris et la 
désapprobation. En abordant ces questions à Philippes, Paul offre 
de précieuses leçons sur la manière de faire face aux faux ensei-
gnements. Ces leçons sont cruciales pour l’Église d’aujourd’hui. 
Après tout, dans une certaine mesure, toutes nos Églises subissent 
les attaques de faux enseignants.

La leçon de cette semaine met l’accent sur trois thèmes princi-
paux, à savoir:

1. Se réjouir dans le Seigneur est l’opposé du fait de compter sur 
la force humaine.

2. Une conversion authentique conduit à un changement radical, 
de la confiance en la chair à la confiance en Christ.

3. La connaissance du Christ est une expérience progressive. À 
mesure que nous nous rapprochons de Lui, notre intimité avec Lui 
s’approfondit. Celle-ci doit continuer de croitre jusqu’au jour où 
nous Le verrons face à face.      

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



81

IIe partie: Commentaire
Illustration

« Le roi d’Italie et le roi de Bohême avaient promis à Jean Hus un transport 
et une garde en toute sécurité. Cependant, ils trahirent leurs promesses et Hus 
fut martyrisé. Thomas Wentworth portait un document signé par le roi Charles 
Ier qui disait: “Sur la parole d’un roi, vous ne souffrirez ni dans la vie, ni dans 
l’honneur, ni dans la fortune.” Peu de temps après, cependant, son arrêt de mort 
fut signé par ce même monarque. “Ne vous fiez pas aux princes”, furent ses 
dernières paroles. “Il vaut mieux faire confiance au Seigneur qu’à quiconque ou 
à quoi que ce soit d’autre.” (Paul Lee Tan, Encyclopedia of 7,700 Illustrations: 
Signs of the Times, Garland, TX: Bible Communications, Inc., 1996, p. 1525).
La joie dans le Seigneur et le fait de compter sur la chair

Dans Philippiens 3:1-3, Paul introduit une mise en garde contre l’orgueil des 
réalisations humaines. L’exhortation « réjouissez-vous dans le Seigneur » au 
verset 1 exprime un concept fréquent dans l’Ancien Testament, notamment dans 
le livre des Psaumes. En voici quelques exemples remarquables: « Éternel! le 
roi se réjouit de ta protection puissante. Oh! comme ton secours le remplit d’al-
légresse! » (Ps 21:1, LSG); « Justes, réjouissez-vous en l’Éternel et soyez dans 
l’allégresse! » (Ps 32:11, LSG); « Le juste se réjouit en l’Éternel » (Ps 64:10, 
LSG; cf. Ps 97:12); « Réjouis l’âme de ton serviteur » (Ps 86:4, LSG); « Tu me 
réjouis par tes œuvres, ô Éternel! » (Ps 92:4, LSG); « Que mes paroles lui soient 
agréables! Je veux me réjouir en l’Éternel » (Ps 104:34, LSG); « L’Éternel a 
fait pour nous de grandes choses; Nous sommes dans la joie » (Ps 126:3, LSG). 
En réalité, le fait de se réjouir dans le Seigneur est un commandement maintes 
fois répété dans le Deutéronome (Dt 12:7, 12, 18; Dt 14:26; Dt 16:11, 15; Dt 
26:11; Dt 27:7).

Dans Philippiens 3:1-3, l’idée de se réjouir apparait deux fois dans certaines 
traductions française: « soyez joyeux d’être unis au Seigneur » (Phil 3:1, BFC) 
et « nous sommes fiers d’être à Jésus-Christ » (Phil 3:3, BFC). Toutefois, le 
texte grec original utilise deux termes distincts. Dans Philippiens 3:1, Paul 
emploie le verbe chaireō, souvent utilisé dans le Nouveau Testament pour 
décrire la joie et le bienêtre. En revanche, dans Philippiens 3:3, il utilise kau-
chaomai, que la version Louis Segond traduit régulièrement par « se glorifier », 
notamment dans l’Épitre aux Romains (Voir Rm 2:17, 23) et plus encore dans 2 
Corinthiens, où il est également traduit par « gloire » ou « se glorifier » (2 Cor 
5:12; 2 Cor 7:14; 2 Cor 9:2; 2 Cor 10:8, 13, 15, 16; 2 Cor 11:12, 16, 18, 30; 2 
Cor 12:1, 5, 6, 9, 11). Le verbe kauchaomai exprime un sentiment d’exultation 
plus marqué que chaireō.

Ainsi, le texte original traduit par « nous sommes fiers d’être à Jésus-
Christ » dans Philippiens 3:3 (BFC) pourrait également se traduire par 
« nous nous vantons à cause du Christ Jésus » (PDV) ou par, nous qui « 
nous glorifions en Jésus Christ » (LSG). Paul emploie un terme fort pour 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



82

montrer que la confiance en Christ et celle dans les efforts humains 
s’excluent mutuellement: l’une annule nécessairement l’autre! À cet 
égard, l’affirmation de Paul rappelle ce qu’il déclare dans Galates 6:13, 14. Il 
y réprimande ceux qui se glorifient dans la chair (Gal 6:13) et affirme qu’il 
ne se glorifie que dans la croix de Christ (Gal 6:14).

Paul utilise le mot « chair » dans Philippiens 3:3 pour désigner les 
efforts humains accomplis dans le but d’obtenir le salut. Toutefois, comme 
l’indique la Bible en français courant, lorsqu’il s’agit du salut, « nous ne 
fondons pas notre assurance sur des privilèges humains » (Phil 3:3, BFC). 
En effet, nous dépendons entièrement des privilèges de Christ. Cette idée 
illustre probablement ce que Paul entend lorsqu’il dit que nous nous glo-
rifions en Christ. Se réjouir « dans le Seigneur » (Phil 3:1, LSG) et se 
glorifier « en Jésus-Christ » (Phil 3:3, LSG) sont deux concepts parallèles, 
tout comme dans Psaumes 34:2: « Que mon âme se glorifie en l’Éternel! 
Que les malheureux écoutent et se réjouissent! » (LSG).
De la confiance en la chair à la confiance en Christ

La mise en garde contre l’orgueil des réalisations humaines, introduite 
dans Philippiens 3:1-3, est développée dans Philippiens 3:4-6. Il convient 
de noter que l’expression « confiance en la chair » constitue une expression 
clé dans Philippiens 3:1-6 (LSG), elle y apparait, pas moins de trois fois. 
Comme mentionné précédemment, dans Philippiens 3:3, Paul oppose la 
confiance en la chair au fait de se glorifier en Christ. Dans Philippiens 3:4, 
l’apôtre soutient qu’aucun autre Juif n’avait autant de motifs de confiance 
en la chair que lui. Dans Philippiens 3:5, 6, il présente sept raisons pour 
lesquelles, plus que quiconque, il pouvait placer sa confiance en la chair: 
(1) « circoncis le huitième jour », (2) « de la race d’Israël », (3) « de la tribu 
de Benjamin », (4) « Hébreu né d’Hébreux », (5) pharisien (6) persécuteur 
de l’Église et (7) irréprochable. Il est intéressant de constater que la liste 
s’ouvre avec la circoncision et se clôt avec l’irréprochabilité. Paul pensait 
que ses efforts lui garantissaient le salut. Mais après sa rencontre avec Christ, 
il comprit l’inefficacité de ses réalisations.

Dans Philippiens 3:7-9, Paul compare sa vie après sa conversion avec ses 
expériences antérieures, comme décrit précédemment. Les termes « gain » 
et « perte » ressortent de ce court passage. Les versets 7 et 8 sont organisés 
selon une structure concentrique, comme suit:

A. « Ces choses qui étaient pour moi des gains » (Phil 3:7a, LSG),
B. « Je les ai regardées comme une perte, à cause de Christ » (Phil 3:7b, 

LSG),
B’. « Et même je regarde toutes choses comme une perte » (Phil 3:8a, 

LSG),

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



83

A’. « Afin de gagner Christ » (Phil 3:8b, LSG).
Cette structure concentrique, également appelée structure chiastique, met 

en évidence le changement radical de mentalité de Paul. En plus du terme « 
perte » (du grec zēmia), Paul utilise aussi sa forme verbale « subir la perte » (du 
grec zēmioō) dans Philippiens 3:8. Cette insistance rend l’accent mis sur son 
changement d’état d’esprit encore plus remarquable. Les éléments de la liste 
septuple de sa fierté autobiographique sont considérés comme une perte au 
regard de « l’excellence de la connaissance de Jésus-Christ » (Phil 3:8, LSG). 
La connaissance du Christ a replacé toutes choses de la vie passée de Paul dans 
leur juste perspective. Paul est passé de la confiance en la chair à la confiance 
en Christ (Phil 3:8), d’une justice centrée sur la loi à une justice centrée sur le 
Christ, reposant entièrement sur la foi en la grâce de Dieu (Phil 3:9).
La connaissance du Christ est une expérience progressive

Dans Philippiens 3:10, Paul affirme que le but ultime de sa vie est de 
connaitre Christ. Le fait qu’il mentionne les souffrances, la mort et la résurrec-
tion du Christ suggère que la connaissance du Christ implique non seulement 
une expérience cognitive, mais surtout une expérience relationnelle dans un 
processus de croissance progressive (voir aussi 2 Pi 3:18). Bien que cette idée 
soit implicitement présente dans Philippiens 3:10, Paul la développe davantage 
dans Philippiens 3:12-16.

De plus, Paul savait qu’une connaissance complète du Christ ne sera 
atteinte qu’à la résurrection (Phil 3:10,11). Cette idée éclaire la déclaration de 
Philippiens 3:12: « Ce n’est pas que j’aie déjà remporté le prix, ou que j’aie 
déjà atteint la perfection » (LSG). Paul explique ensuite comment il poursuit 
ce but décrit dans Philippiens 3:10, 11, en soulignant que cette démarche com-
porte deux aspects: (1) il oublie « ce qui est en arrière » et (2) il se porte « vers 
ce qui est en avant » (Phil 3:13, LSG). Toutefois, ces deux actions sont 
indissociables. En réalité, Paul les présente comme une seule, lorsqu’il 
dit: « mais je fais une chose » (Phil 3:13, LSG). Cette unique action est 
animée par un objectif clair: remporter « le prix de la vocation céleste de 
Dieu en Jésus Christ » (Phil 3:14, LSG). Le prix et la vocation désignent la 
même réalité, comme le traduit la Bible du Semeur: « le prix attaché à l’appel 
que Dieu nous a adressé » Il s’agit très probablement d’une métaphore de la 
résurrection, au cours de laquelle Paul connaitra pleinement Christ. En atten-
dant ce jour, les croyants sont invités à continuer de croitre dans la connaissance 
du Christ tout en poursuivant ce prix (Phil 3:15, 16).  

IIIe partie: Application 

Méditez sur les thèmes suivants, puis invitez les membres de votre classe à 
répondre aux questions à la fin de cette section:

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



84

La Bible enseigne clairement que notre salut ne dépend pas de nos efforts per-
sonnels. Cet enseignement constitue une raison impérieuse de se réjouir dans le 
Seigneur chaque jour. En effet, si le salut dépendait de nos œuvres, nous serions 
sans espoir! D’un point de vue biblique, la joie est notre réponse à ce que Dieu a 
accompli pour nous en Jésus-Christ. Les circonstances peuvent ne pas se dérouler 
comme nous le désirons, pourtant nous avons des raisons de nous réjouir, comme 
l’exprime magnifiquement le cantique d’Habacuc: « Je veux me réjouir en l’Éter-
nel, Je veux me réjouir dans le Dieu de mon salut » (Hab 3:18, LSG).

Dans la vie d’un véritable croyant, il n’y a pas de place pour se glorifier des 
œuvres humaines. Lorsqu’on comprend que le salut ne dépend pas de ce que 
nous pouvons accomplir, mais entièrement de ce que Dieu a fait et fait encore 
pour nous en Christ, ces choses autrefois considérées comme un gain deviennent 
désormais une perte, « à cause de l’excellence de la connaissance de Jésus 
Christ » (Phil 3:8, LSG). La ressemblance avec Christ devient l’objectif de 
notre quête, et les bonnes œuvres en résultent naturellement. Comme Paul l’af-
firme ailleurs: « Car nous sommes son ouvrage, ayant été créés en Jésus Christ 
pour de bonnes œuvres » (Eph 2:10, LSG).

En tant que chrétiens, nous demeurons continuellement sujets à l’œuvre de 
Dieu en nous. C’est ce que Paul exprime dans l’action de grâces de sa lettre aux 
Philippiens: « celui qui a commencé en vous cette bonne œuvre la rendra par-
faite pour le jour de Jésus Christ » (Phil 1:6, LSG). Jusqu’à ce jour, nous devons 
oublier « ce qui est en arrière » et nous porter vers « ce qui est en avant » (Phil 
3:13, LSG)!

Questions:
1. Méditez davantage sur l’idée selon laquelle notre salut ne dépend pas de 

nos propres œuvres. Pourquoi cet enseignement est-il une si bonne nouvelle? 
Pourquoi devrait-il nous inspirer de l’espérance?

2. Beaucoup sont prisonniers d’une spirale de culpabilité et d’auto-condamna-
tion à cause de leurs péchés passés. Bien qu’ils acceptent intellectuellement le 
pardon du Christ, ils ne l’intériorisent pas, doutant ainsi d’être réellement par-
donnés. Par conséquent, ils ne parviennent pas à se libérer totalement du passé. 
Méditez sur l’appel à oublier « ce qui est en arrière » et à nous porter vers « ce qui 
est en avant » (Phil 3:13, LSG). Quelle merveilleuse liberté ce commandement 
nous accorde-t-il? Pourquoi cette directive est-elle si libératrice et guérissante 
pour le cœur humain?

_____________________________________________________________________

_____________________________________________________________________

_____________________________________________________________________

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



85

7 *Du 6 au 12 févrierLeçon

Une citoyenneté céleste

  
Sabbat après-midi

Lecture de la semaine: Phil 3:17-4:23; 1 Cor 15:42-44; Jn 
14:27; Ps 119:165; Jb 1:21; 1 Tim 6:7.

Verset à mémoriser: « Ne vous inquiétez de rien, mais en toute 
chose faites connaitre vos besoins à Dieu par des prières et des supplica-
tions, avec des actions de grâces » (Philippiens 4:6, LSG). 

La leçon de cette semaine conclut notre étude de l’Épitre aux 
Philippiens et regorge de leçons et de maximes précieuses pour la vie 
quotidienne. Il semble que bon nombre des hautes valeurs morales 

qui ont guidé la vie de l’apôtre Paul se trouvent dans les derniers versets de 
l’Épitre. À l’instar des enseignements de Jésus, centrés sur l’être intérieur, 
les conseils de Paul nous révèlent des secrets pour mener une vie chrétienne 
joyeuse.

Même lorsque les choses ne se déroulent pas comme nous l’espérions — 
ce qui arrive plus souvent qu’on ne le voudrait —, il n’est pas nécessaire 
de nous laisser gagner par l’inquiétude, l’anxiété ou le découragement. Au 
contraire, il existe des principes qui nous aideront à trouver la force inté-
rieure pour affronter les défis de la vie, et ainsi faire l’expérience d’une paix 
stable et durable que seul Dieu peut offrir. Le présent et l’avenir sont entre 
Ses mains, et Il nous donnera tout ce dont nous avons besoin.

Plus important encore, nous ne devons pas placer nos espoirs dans les 
systèmes terrestres de gouvernement, qui nous déçoivent régulièrement. En 
tant que chrétiens, nous sommes citoyens du royaume céleste de Dieu. Et 
avec cette citoyenneté viennent des privilèges merveilleux, mais aussi des 
responsabilités.

* Étudiez cette leçon pour le sabbat 14 février.



86

8 février

 Des modèles

Nous avons tous, à un moment ou à un autre, trouvé des personnes que nous 
admirons et que nous souhaitons imiter. Pour les enfants, il est particulièrement 
important d’avoir de bons modèles. Idéalement, ce seraient leur père et leur 
mère. Au fur et à mesure qu’ils grandissent, ils trouveront d’autres modèles, 
peut-être liés à la carrière qu’ils ont choisie ou dans les biographies qu’ils ont 
lues. Ils peuvent également apprendre comment divers personnages bibliques 
ont affronté les difficultés et comparer ces expériences à leur propre vie.

Malheureusement, dans les médias d’aujourd’hui, les mauvais exemples 
abondent. Nous sommes bombardés de contenus racoleurs: des histoires 
détaillant les scandales et les vies brisées des célébrités. Les lecteurs de Paul 
à Philippes, bien qu’ils n’aient pas connu l’Internet, faisaient néanmoins face 
à des défis similaires.

Le fait est que le monde dans lequel Paul vivait était profondément cor-
rompu et immoral, tout comme le nôtre aujourd’hui. Il y a toujours eu — et il 
y aura toujours, du moins jusqu’à la fin — amplement de mal pour chacun. La 
question qui se pose pour nous est la suivante: comment y répondons-nous? 

Lisez Philippiens 3:17-19. Comment les bons et les mauvais modèles sont-
ils décrits dans ce passage? Quels sont les éléments clés pour les distinguer? 
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Nous ne devons pas manquer de remarquer l’amour de Paul envers ceux avec 
qui il n’est pas en accord; il pleure pour eux! Remarquons aussi qu’il ne les 
appelle pas ses ennemis, mais « ennemis de la croix de Christ » (Phil 3:18). Paul 
a reconnu que des questions beaucoup plus vastes étaient en jeu, notamment la 
manière dont la croix fait tomber les barrières et nous place tous au même niveau, 
en tant que pécheurs ayant besoin d’un Sauveur (voir Eph 2:11-14).

De plus, il ne faut pas négliger la manière dont Paul exhorte les Philippiens à se 
concentrer sur les bons exemples, et non pas sur les mauvais, et à observer attenti-
vement ceux dont le mode de vie ressemble au sien. Il est intéressant de noter que 
Paul utilise un langage similaire en avertissant les Romains de « prendre garde à 
ceux qui causent des divisions et des scandales, au préjudice de l’enseignement 
que vous avez reçu. Éloignez-vous d’eux » (Rm 16:17, LSG). Les trompeurs à 
Rome sont décrits comme ceux qui « ne servent point Christ notre Seigneur, mais 
leur propre ventre » (Rm 16:18, LSG). 

   
Bien sûr, Jésus est le seul modèle parfait, mais il existe d’autres personnes 
qui, au moins dans certains domaines, peuvent être de bons exemples. Et 
vous, quel genre de modèle offrez-vous aux autres? 
_______________________________________________________________________

Dimanche



87

9 février

« Demeurez fermes dans le Seigneur »

Lisez Philippiens 3:20, 21. Comment Paul décrit-il de manière vivante 
ce à quoi ressemble la « citoyenneté » chrétienne?   
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Contrairement aux ennemis de la croix, qui « ne pensent qu’aux choses de la terre » 
et n’ont pour dieu que leur ventre (Phil 3:19), la citoyenneté chrétienne est au ciel, et 
notre chef est Jésus-Christ lui-même. Pour souligner ce point, Paul insiste sur la néces-
sité que les « corps de notre humiliation » (Phil 3:21, LSG), soumis à la maladie, à la 
détérioration et à la mort, soient transformés pour devenir semblables au corps glorieux 
de la résurrection du Christ.  

Comment les passages suivants décrivent-ils l’état glorifié?

Jb 19:25–27______________________________________________________________

Lc 24:39	 ______________________________________________________________

1 Cor 15:42–44___________________________________________________________

1 Cor 15:50–54___________________________________________________________

Col 3:4	 ______________________________________________________________

À la fin, par Jésus, la mort, « le dernier ennemi », sera détruite (1 Cor 15:26). Et c’est 
là notre plus grand espoir, la promesse ultime qui nous a été donnée en Jésus — non 
seulement la fin de la mort, mais aussi un tout nouveau corps, un « corps glorieux » 
(Phil 3:21).

Dans un ouvrage affirmant qu’il est possible de trouver le « salut » sans Dieu, et soute-
nant, plutôt naïvement, que le fait de surmonter la peur de la mort serait le « salut », l’au-
teur Luc Ferry reconnait néanmoins que le christianisme « nous permet non seulement de 
transcender la peur de la mort, mais aussi de vaincre la mort elle-même. Et en le faisant 
en termes d’identité individuelle, plutôt que d’anonymat ou d’abstraction, il semble 
que ce soit la seule version qui offre une victoire vraiment définitive de l’immortalité 
personnelle sur notre condition de mortels. » (Luc Ferry, A Brief History of Thought, 
New York: HarperCollins, 2011, Kindle edition, p. 90.) Voilà un aveu frappant, venant 
d’un athée.

Ainsi, pour Paul, notre citoyenneté céleste inclut la promesse de la résurrection et 
de la vie éternelle dans une existence nouvelle que nous pouvons à peine imaginer 
aujourd’hui.

Pourquoi la promesse de la vie éternelle est-elle si cruciale pour tout ce en quoi 
nous croyons? Qu’est-ce que ce monde pourrait bien offrir qui vaille la peine de 
renoncer à ce que le Christ nous offre?  

Lundi



88

10 février

Réjouissez-vous toujours dans le Seigneur 
Lisez Philippiens 4:4-7. Comment devons-nous faire l’expérience de « la 
paix de Dieu »? 
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Après avoir rappelé, à nouveau, la nécessité de l’unité (Phil 4:1-3), Paul 
aborde un autre thème: le fait de se réjouir dans le Seigneur (Phil 4:4-7).

Combien de fois avez-vous été stressé par des choses qui se sont finalement 
dissipées aussi vite qu’elles étaient apparues? Pour de bonnes raisons, Jésus 
a insisté à plusieurs reprises sur le fait que nous ne devons pas nous inquié-
ter (voir Mt 6:25-34; Mt 10:19), et Pierre nous rappelle que nous pouvons 
décharger sur le Seigneur tous nos soucis, « car lui-même prend soin de 
vous » (1 Pi 5:7, LSG). En réalité, les troubles croissants dans le monde 
devraient nous inspirer l’espoir que la venue du Seigneur est proche (cf. 
Mt 24:33, Lc 21:28, Jc 5:8).

L’antidote à l’anxiété, en toutes circonstances, est la prière de foi (Phil 4:6, 
7). Il est clair que nous devons croire et agir comme si notre prière avait déjà 
été exaucée, avant même d’en voir la réalisation, puisque nous devons prier 
« avec des actions de grâces ». Le mot « supplication » (grec, deēsis) est 
aussi ajouté, signalant les moments d’urgence et d’intense besoin (voir, par 
exemple, Lc 1:13; Phil 1:19; 1 Tim 5:5; Jc 5:16). Nos prières sont toujours 
des « demandes », mais nous pouvons être rassurés qu’elles sont entendues 
tant que nous demandons « selon sa volonté » (1 Jn 5:14, LSG). Ensuite, nous 
pouvons nous reposer et avoir la paix, sachant que toutes nos requêtes sont 
entre les mains de Dieu.

Comment les passages suivants approfondissent-ils notre compréhen-
sion de la paix de Dieu? Ps 29:11; Esa 9:6; Lc 2:14; Jn 14:27; 1 Cor 14:33.

_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

La paix de Dieu est une réalité que le monde ne pourra jamais offrir, car elle 
découle de l’assurance que nous avons le don de la vie éternelle en Jésus, notre 
Sauveur (Rm 5:1; Rm 6:23). Cette paix touche tous les aspects de la vie et « sur-
passe toute intelligence » (Philippiens 4:7, LSG). Elle ne peut être saisie par la 
raison seule, comme l’indique le mot grec nous (esprit, intelligence) employé ici.

Comment décririez-vous à quelqu’un ce que signifie le fait de faire l’expé-
rience de « la paix de Dieu »? 

Mardi



89

11 février

L’objet de vos pensées...
La paix qui surpasse toute intelligence « gardera vos cœurs et vos pensées en Jésus 

Christ » 
(Phil 4:7, LSG). Notre vie intérieure a besoin d’être protégée. Il est intéressant de 

noter que Philippiens 4:7 utilise une métaphore militaire en lien avec la paix de Dieu. 
Le verbe grec (phroureō) est utilisé pour décrire une garnison de soldats protégeant 
une ville contre une invasion (2 Cor 11:32; cf. Ac 9:24).

Un autre aspect fondamental de la paix intérieure consiste à vivre en harmonie avec 
la volonté de Dieu. « Il y a beaucoup de paix pour ceux qui aiment ta loi, Et il ne leur 
arrive aucun malheur » (Ps 119:165).

Lisez Philippiens 4:8, 9. Quelles sont les actions spécifiques préconisées? 
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Paul introduit Philippiens 4:8, 9 avec « au reste » (LSG) et une liste de six 
vertus, suivie d’un résumé succinct et d’un appel à imiter son exemple. Cette 
exhortation interculturelle finale s’inscrit parfaitement dans le contexte gré-
co-romain de Philippes, avec un double accent mis sur la vertu et l’exemplarité. 
Il est intéressant de remarquer que Paul met en avant des vertus bibliques, ce qui 
se manifeste notamment par l’omission des quatre vertus cardinales grecques (la 
prudence, la justice, la tempérance et le courage).

1. Vrai — ce n’est pas un hasard si la liste commence par la vertu biblique 
fondamentale de la vérité, que Jésus (« En vérité, je vous le dis… ») et tout le 
Nouveau Testament soulignent constamment (voir, par exemple, Ac 26:25; Rm 
1:18; 1 Cor 13:6; 2 Cor 4:2; Eph 4:15; 1 Tim 3:15; Jc 1:18; 1 Pi 1:22; 1 Jn 
2:21).

2. Honorable — le mot grec renvoie à une vertu personnelle (voir ses autres 
usages dans 1 Tim 3:8, 11; Tt 2:2, où il est traduit par « honnête » dans la version 
LSG).

3. Juste — cette vertu est définie par le caractère juste de Dieu (voir son 
emploi dans Phil 1:7).

4. Pur — la pensée et l’action émanent de la justice imputée de Dieu, reçue 
par la foi (voir 1 Jn 3:3).

5. Aimable — la beauté esthétique, largement présente dans la création de 
Dieu.

6. Qui mérite l’approbation — « toutes les choses de bonne réputation » 
(BAN).

Paul ajoute deux critères supplémentaires pour éviter toute interprétation 
païenne: « ce qui est vertueux et digne de louange » (Phil 4:8, LSG), ces vertus 
célestes doivent être l’objet de nos pensées. Enfin, pour dissiper tout doute et 
tout malentendu potentiel, Paul nous exhorte à mettre en pratique ce que nous 
avons appris, reçu, entendu et vu à travers son propre exemple (Phil 4:9).
  

Mercredi



90

Les clés du contentement 

Lisez Philippiens 4:10-13, 19. Quelles clés Paul révèle-t-il pour 
une vie satisfaite et heureuse? 
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Lorsque des circonstances extrêmes surviennent (la faim, la maladie, le cha-
grin, la perte), nous sommes amenés à réfléchir sur l’essentiel et à méditer sur 
les bénédictions que nous prenions pour acquises. C’est lorsque nous sommes 
« dans l’humiliation » (Phil 4:12, LSG), « dans la disette » (LSG) ou réduits à 
presque rien que la foi se manifeste pleinement.

Inversement, lorsque nous vivons « dans l’abondance » (LSG), nous devons 
toujours reconnaitre que cette prospérité peut disparaitre en un instant (voir 
Pr 23:5). Comme Job et Paul nous le rappellent, nous n’avons rien apporté au 
monde à notre naissance, et nous n’emporterons rien avec nous au tombeau 
(Jb 1:21, 1 Tim 6:7). Notons les promesses bibliques suivantes:

• Ps 23:1: « L’Éternel est mon berger: je ne manquerai de rien » (LSG).
• Mt 6:32: « Votre Père céleste sait que vous en avez besoin » (LSG).
• 1 Pi 5:7: « et déchargez-vous sur lui de tous vos soucis, car lui-même prend 

soin de vous » (LSG).
• Phil 4:19: « Et mon Dieu pourvoira à tous vos besoins selon sa richesse, 

avec gloire, en Jésus Christ » (LSG).
Et la plus merveilleuse de toutes: « Je puis tout par celui qui me fortifie » 

(Phil 4:13, LSG). Peut-être aucun d’entre nous ne comprend pleinement ce 
que le mot «tout» implique dans ce verset. Bien entendu, comme pour toute 
requête adressée à Dieu, nous devons la présenter selon Sa volonté. Mais 
souvent, nous n’osons même pas demander ce que nous savons déjà être 
conforme à Sa volonté. C’est pourquoi Jacques 4:2 déclare: « vous ne possé-
dez pas, parce que vous ne demandez pas » (LSG).

Voici certaines choses que nous pouvons demander avec confiance, car elles 
sont en harmonie avec la volonté de Dieu:

• Le salut d’un être cher ou d’un ami (1 Tim 2:3-4).
• Le courage de témoigner (Ap 22:17).
• Le pardon lorsque nous confessons et abandonnons nos péchés (1 Jn 1:9).
• La force d’obéir aux commandements (Heb 13:20-21).
• L’amour pour ceux qui nous haïssent et nous traitent mal (Mt 5:44).
• La sagesse dans des situations délicates (Jc 1:5).
• La compréhension de la vérité biblique (Jn 8:32).

Comment réagissez-vous face aux prières qui ne semblent pas exaucées, 
ou qui ne le seront peut-être jamais?  

Jeudi 12 février



91

13 février

Réflexion avancée: « Seuls ceux qui reçoivent constamment de 
nouvelles réserves de grâce disposeront d’un pouvoir proportionnel à leurs 
besoins quotidiens et à leur capacité d’utiliser ce pouvoir. Au lieu d’attendre 
impatiemment un futur où, par une dotation spéciale de puissance spirituelle, 
ils seraient miraculeusement préparés pour gagner des âmes, ils se livrent 
chaque jour à Dieu, afin qu’Il fasse d’eux des vases propres à Son service. 
Chaque jour, ils cultivent les possibilités de service qui s’offrent à eux. Chaque 
jour, ils témoignent pour le Maitre, que ce soit dans un modeste foyer ou dans 
un champ d’activité plus vaste.

Pour l’ouvrier consacré, il y a une consolation merveilleuse dans le fait de 
savoir que le Christ Lui-même, durant Son séjour terrestre, Se tournait chaque 
jour vers Son Père pour recevoir la grâce nécessaire; et de cette communion, 
Il sortait pour fortifier et bénir les autres…

Tout ouvrier qui suit l’exemple du Christ sera prêt à recevoir et à utiliser 
la puissance que Dieu a promise à Son Église pour la moisson finale de la 
terre. » (Ellen G. White, God’s Amazing Grace, p. 117.)

« Dieu connait nos besoins et y pourvoit. Le Seigneur détient un trésor de 
ressources pour Ses enfants et peut répondre à chacun de leurs besoins en 
toutes circonstances. Alors pourquoi ne pas Lui faire confiance? Il a donné 
de précieuses promesses à Ses enfants, à condition qu’ils obéissent fidèle-
ment à Ses préceptes. Il n’est aucun fardeau qu’Il ne puisse ôter, aucune obs-
curité qu’Il ne puisse dissiper, aucune faiblesse qu’Il ne puisse transformer 
en force, aucune crainte qu’Il ne puisse apaiser, aucune aspiration légitime 
qu’il ne puisse guider et accomplir.

« Nous ne devons pas nous concentrer sur nous-mêmes. Plus nous nous 
attardons sur nos imperfections, moins nous avons de la force pour les sur-
monter. » (Ellen G. White, That I May  Know Him, p. 224.)    

Discussion:
Ê Rappelez-vous quelques exemples marquants de prières exaucées 
dans votre vie. Comment ont-elles contribué à faire l’expérience de la 
paix de Dieu qui surpasse toute intelligence? Et qu’en est-il des prières 
non exaucées? Comment pouvez-vous néanmoins expérimenter la paix 
promise?    

Ë Dans le contexte de Philippiens 4:8, à quoi consacrez-vous principale-
ment vos pensées? Dans quelle mesure vos pensées renforcent-elles votre 
foi et votre marche avec le Seigneur? 

Ì Discutez de la citation finale ci-dessus. Quelles sont les implications de 
l’affirmation: « Plus nous nous attardons sur nos imperfections, moins 
nous aurons de force pour les surmonter »? Quelle est alors la clé pour 
vaincre?

Vendredi



Produced by the General Conference Office of Adventist Mission.  
Web site: www.AdventistMission.org 92

HHistoire istoire MMissionnaireissionnaire

Devenir un adventiste riche    

Le petit René aimait tout chez les Adventistes du Septième Jour. Dans sa pro-
vince natale aux Philippines, tous les riches semblaient être adventistes. Ils 

avaient de grandes rizières et un bon niveau de vie. René aspirait à un mode de 
vie similaire.

Un jour, plusieurs enfants adventistes l’avaient invité à lire la Bible avec eux. 
Puis le fils de l’employeur de son père, un riziculteur adventiste, l’invita à l’école 
du sabbat et à l’Église. Pour la première fois, René entendit parler du sabbat. Cela 
lui parut logique. Il remarqua aussi que les enfants adventistes s’habillaient bien. Il 
aimait aussi le fait qu’ils ne juraient pas, et voulait être comme eux.

À l’âge de 12 ans, il fut baptisé et devint membre de l’Église adventiste. Mais 
il n’était pas devenu riche et sa vie avait semblé empirer. Sa famille le méprisait 
pour sa foi et cessa de soutenir ses études. Il fut forcé de quitter l’école. Au bout 
de quatre ans, il en avait assez. À 16 ans, il quitta l’Église et rejoignit son père dans 
les rizières du fermier adventiste. Peu après, il commença à boire, à fumer, à jouer 
aux jeux de hasard et à manger toutes sortes d’aliments impurs.

Deux ans passèrent, et un jeune homme de 17 ans nommé Rodel frappa à leur 
porte.

« Je suis missionnaire », dit-il à la mère de René. « Puis-je entrer? »
« Quel genre de missionnaire? » demanda-t-elle.
« Le mouvement des 1000 missionnaires », dit-il.
« Qu’est-ce que c’est? » demanda-t-elle.
« Je suis un missionnaire adventiste du septième jour », dit-il.
« Ah! », dit la maman. « Mon fils est adventiste, mais il s’était éloigné de la foi. »
« Où est-il? »
« Il dort. »
 En tant qu’agriculteur laborieux, René était épuisé. Sa mère conduisit Rodel 

jusqu’à lui.
« Mon ami, pourquoi as-tu cessé d’être adventiste? » demanda Rodel.
René fut surpris mais fit comprendre qu’il ne retournerait pas à l’Église. 
« Ma famille me détestait en tant qu’adventiste. »
« Puis-je t’inviter à l’Église? »
« Je ne pense pas. Je ne peux pas y aller. »
Rodel s’en alla. Mais un an et demi plus tard, alors que René avait 20 ans, il 

retourna.
« Mon ami, viens pêcher avec moi », dit-il.
Rodel n’avait pas essayé de convaincre René d’aller à 

l’Église. Il s’était simplement lié d’amitié avec lui. Ils allaient 
souvent pêcher ensemble, et au bout d’un moment, René se 
retrouva à l’Église le jour du sabbat.

René Tucaldo est le directeur financier du Mouvement des 1000 
missionnaires, dont le siège est à Silang, aux Philippines, a été 
construit avec l’aide d’une offrande de treizième sabbat de 1996. 
Vous en saurez davantage la semaine prochaine.

Produit par le Comité de la Conférence Générale pour la  Mission Adventiste.  Site 
Web: www.AdventistMission.org



93

Ire partie: Aperçu
Texte clé: Philippiens 4:6 

Versets clé: Phil 3:17–4:23. 

Jésus et les apôtres présentent les chrétiens comme vivant simultanément 
dans deux royaumes différents. Jésus déclare: « Rendez donc à César ce 
qui est à César, et à Dieu ce qui est à Dieu » (Mt 22:21, LSG). Bien que 
membres de la société humaine, les croyants doivent toujours garder à l’es-
prit qu’ils peuvent déjà jouir de certains privilèges liés à leur citoyenneté 
céleste. Plus encore, ils sont exhortés à rechercher ces bienfaits comme un 
signe de leur union avec Christ: « Si donc vous êtes ressuscités avec Christ, 
cherchez les choses d’en haut, où Christ est assis à la droite de Dieu » (Col 
3:1, LSG; c’est nous qui soulignons).

En tant que membres de la communauté céleste, nous devons « marcher 
d’une manière digne de la vocation » qui nous a été adressée (Eph 4:1, 
LSG). Cet appel implique de vivre dans la joie et la paix, quelles que 
soient les difficultés rencontrées dans notre œuvre pour Christ, sachant 
que la cité céleste est notre demeure définitive (Heb 13:14). Par la foi, 
Abraham « attendait la cité qui a de solides fondements, celle dont Dieu 
est l’architecte et le constructeur » (Heb 11:10, LSG). Il y a « un héritage 
qui ne se peut ni corrompre, ni souiller, ni flétrir, lequel vous est réservé 
dans les cieux » (1 Pi 1:4, LSG).

La leçon de cette semaine met l’accent sur trois thèmes principaux:
1. Les membres de la communauté céleste vivent leur vie avec maturité, 

servant de modèles dignes d’être imités.
2. La joie chrétienne, comme la paix, ne dépend pas des circonstances 

extérieures, car elle s’enracine dans une relation étroite avec Dieu par 
Christ.

3. Une vie joyeuse et comblée est possible, même dans ce monde tumul-
tueux, mais elle requiert l’obéissance aux principes bibliques.   

IIe partie: Commentaire
Illustration

On raconte l’histoire du Dr Thomas Lambie, qui « s’était rendu en 
Éthiopie en tant que missionnaire médical. Après quelque temps, il sou-
haita acquérir un terrain pour établir une station missionnaire. Or, une loi 
éthiopienne stipulait qu’aucune terre ne pouvait être vendue à des étran-

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



94

gers. Puisque le Dr Lambie avait un profond amour pour Christ et pour les 
Éthiopiens, il renonça à sa citoyenneté américaine et devint citoyen éthio-
pien. Il put ainsi acquérir les propriétés nécessaires à son œuvre. » (Paul 
Lee Tan, Encyclopedia of 7,700 Illustrations: Signs of the Times (Garland, 
TX: Bible Communications, Inc., 1996), p. 1176).

De même, les croyants sont des personnes qui, par amour pour Christ, 
sont prêtes à renoncer à leur citoyenneté terrestre pour la citoyenneté 
céleste. Ils se considèrent comme « étrangers et voyageurs sur la terre » 
(Heb 11:13, LSG).

Membres de la communauté céleste
Paul affirme que les dirigeants chrétiens doivent être des modèles à imi-

ter par les autres (Phil 3:17, LSG). Cette attitude s’oppose à celle des faux 
enseignants, décrits comme « ennemis de la croix de Christ » (Phil 3:18). 
Ils sont présentés comme voués à la perdition, adorateurs de leurs propres 
désirs, « ils mettent leur gloire dans ce qui fait leur honte, ils ne pensent 
qu’aux choses de la terre » (Phil 3:19, LSG). À l’inverse, les chrétiens 
doivent être conscients que « notre cité à nous est dans les cieux » (Phil 
3:20, LSG) et vivre en conséquence.

Le mot grec traduit par « modèle » dans Philippiens 3:17 est symmi-
mētēs. Il n’apparait qu’une seule fois dans le Nouveau Testament, ce qui 
suggère que Paul l’avait choisi délibérément afin de transmettre un mes-
sage très spécifique. Littéralement, il signifie « compagnon d’imitation », 
c’est-à-dire « quelqu’un qui se joint aux autres pour imiter ». (William F. 
Arndt et al., A Greek-English Lexicon of the New Testament and Other 
Early Christian Literature, Chicago: University of Chicago Press, 2000, 
p. 958). En fait, Paul avait inventé ce terme « pour souligner son désir 
qu’il y ait un effort communautaire dans l’imitation de son exemple: 
‘Imitez-moi, tous ensemble!’ » (Gerald F. Hawthorne, Philippians, Word 
Biblical Commentary, vol. 43 (Dallas: Word, Inc., 2004), p. 217). Cette 
notion rappelle ce que Paul dit dans 1 Corinthiens 11:1: « Soyez mes 
imitateurs, comme je le suis moi-même de Christ » (LSG). En définitive, 
Christ est le modèle parfait pour les croyants. En Lui, ils peuvent devenir 
à leur tour des exemples pour les autres, comme Paul le mentionne dans 1 
Thessaloniciens 2:14: « Car vous, frères, vous êtes devenus les imitateurs 
des Églises de Dieu qui sont en Jésus-Christ dans la Judée » (LSG).

En tant que citoyens du ciel, nous devons vivre avec un objectif clair, en 
gardant l’espérance que notre Sauveur viendra du ciel et transformera les 
corps de notre humiliation pour les rendre conformes à Son corps glorieux 
(Phil 3:20, 21). Jusqu’à ce jour, nous devons persévérer dans l’attente 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



95

(Phil 3:20) et demeurer fermes en Lui (Phil 4:1), étant certains que notre 
statut céleste surpasse de loin tout statut terrestre.

La joie et la paix
Paul enseigne que la joie et la paix chrétiennes ne dépendent pas des 

circonstances extérieures. Il l’exprime clairement lorsqu’il affirme: 
« Réjouissez-vous toujours dans le Seigneur; je le répète, réjouis-
sez-vous » (Phil 4:4, LSG). Comme nous le savons par expérience, dans 
un monde rempli de péché, il est impossible de vivre constamment dans 
des circonstances parfaites. Alors, comment pouvons-nous toujours nous 
réjouir si la joie dépend des circonstances extérieures? En réalité, il n’est 
possible de toujours nous réjouir que « dans le Seigneur ». Nous voyons 
ici « le véritable fondement de la joie chrétienne et le domaine dans lequel 
elle prospère ». (Philippians, Word Biblical Commentary, vol. 43, p. 173).

Il convient de noter que l’appel à se réjouir dans le Seigneur n’est pas 
seulement un bon conseil, c’est un commandement. Vivre dans la joie est 
si important pour Paul qu’il y revient à trois reprises tout au long de la 
lettre (Phil 3:1; Phil 4:4, 10). À titre d’exemple pour son auditoire (Phil 
3:17), il peut les exhorter à se réjouir dans le Seigneur (Phil 3:1; Phil 4:4) 
parce qu’il a lui-même mis en pratique ce qu’il enseigne (Phil 1:18; Phil 
2:17, 18; Phil 4:4). La joie est l’un des thèmes majeurs de la lettre de Paul 
aux Philippiens. Le verbe grec chairo (« se réjouir ») y apparait huit fois 
(Phil 1:18 [deux fois]; Phil 2:17, 18, 28; Phil 3:1; Phil 4:4, 10); le verbe 
synchairo (« se réjouir avec ») deux fois (Phil 2:17, 18); et le terme chara 
(« joie ») cinq fois (Phil 1:4, 25; Phil 2:2, 29; Phil 4:1). Ce qui rend cet 
appel à se réjouir encore plus remarquable, c’est que son auteur l’a écrit 
depuis sa prison!

La paix chrétienne, comme la joie, ne dépend pas des circonstances 
extérieures. Jésus dit: « Je vous laisse la paix, je vous donne ma paix. Je 
ne vous donne pas comme le monde donne » (Jn 14:27, LSG). Encore 
une fois, ce genre de paix n’est possible que dans le Seigneur. Jésus 
ajoute: « Je vous ai dit ces choses, afin que vous ayez la paix en moi » 
(Jn 16:33, LSG; c’est nous qui soulignons). De même, en utilisant l’ex-
pression « la paix de Dieu » indique que Dieu en est la source ; elle 
peut aussi signifier « la paix produite par Dieu » ou « la paix que Dieu 
donne ». Quelle qu’en soit la signification précise, les croyants peuvent 
expérimenter la paix qui « surpasse toute intelligence » (Phil 4:7, LSG) 
uniquement par leur relation avec Dieu. Paul dirait: la paix de Dieu 
(Phil 4:7) est possible parce que « le Dieu de paix sera avec vous » (Phil 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



96

4:9, LSG). En bref, comment vivent les croyants conscients de leur citoyen-
neté céleste? Ils vivent dans la joie et la paix.

Instructions pour une vie heureuse
Une vie joyeuse ne vient pas par hasard. Il est nécessaire de suivre cer-

tains principes et, pour cette raison, Paul donne une série d’instructions dans 
Philippiens 4, beaucoup d’entre elles sous forme d’impératifs.

• « Réjouissez-vous toujours dans le Seigneur » (Phil 4:4a, LSG). La 
répétition: « je le répète, réjouissez-vous » (Phil 4:4b, LSG) souligne que ce 
commandement doit être pris très au sérieux.

• « Que votre douceur soit connue de tous les hommes » (Phil 4:5, LSG). 
« Le mot grec traduit par ‘‘douceur’’ (epieikès) est un terme riche de nuances. 
Dans le contexte des relations humaines, il désigne la bonté et la bienveil-
lance; dans les rapports sociaux, il évoque la courtoisie et la tolérance; dans 
un cadre juridique, il suggère la clémence. » (Grant R. Osborne, Philippians: 
Verse by Verse, Osborne New Testament Commentaries, Bellingham, WA: 
Lexham Press, 2017, p. 167).

• « Ne vous inquiétez de rien » (Phil 4:6; LSG). Ce commandement s’ap-
puie probablement sur l’enseignement de Jésus: « Ne vous inquiétez pas pour 
votre vie » (Mt 6:25, LSG; voir aussi Mt 6:27, 28, 31, 34). Parvenir à cet 
état semble difficile, n’est-ce pas? Paul suggère que nous pouvons surmonter 
l’anxiété en présentant nos prières, nos supplications, nos actions de grâce et 
nos requêtes devant Dieu.

• « Que tout ce qui est… soit l’objet de vos pensées » (Phil 4:8, LSG). 
Paul énumère une série de vertus sur lesquelles nous devons concentrer nos 
pensées: tou t ce qui est vrai, honorable, juste, pur, aimable et digne d’appro-
bation; tout ce qui est vertueux et digne de louange.

• « Ce que vous avez appris, reçu et entendu de moi, et ce que vous avez vu 
en moi, pratiquez-le » (Phil 4:9, LSG). En d’autres termes, suivez de bons 
modèles!

Encore une fois, il convient de souligner que le résultat du fait de suivre ces 
directives se résume dans une déclaration remarquable: « Et la paix de Dieu... 
gardera vos cœurs » (Phil 4:7, LSG). Deux versets plus loin, dans une affir-
mation presque identique, Paul insiste sur le fait que cette paix est possible 
parce que « le Dieu de paix sera avec vous » (Phil 4:9, LSG). 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



97

IIIe partie: Application
Méditez sur les thèmes suivants. Demandez ensuite à aux membres de 

votre classe de répondre aux questions à la fin de cette section:
J. I. Packer dit à juste titre: « Le manque de bons modèles tend tou-

jours à abaisser les normes, et malheureusement, les bons modèles ont 
été rares tout au long de ce siècle. » (J. I. Packer, “Some Perspectives 
on Preaching,” in Preaching the Living Word (Geanies House, Scotland: 
Christian Focus, 1999), p. 31). Dieu attend de nous, en tant que chré-
tiens, que nous comblions cette lacune (Mt 5:13, 14). En tant que 
citoyens de la communauté céleste, nous sommes appelés à plaire à 
Dieu en « portant des fruits en toutes sortes de bonnes œuvres et crois-
sant par la connaissance de Dieu » (Col 1:10, LSG), jusqu’au jour où 
nous prendrons part à l’héritage des saints (Col 1:12).

Pour l’instant, nous pouvons jouir de l’allégresse et de la paix, même 
au milieu des circonstances négatives qui nous entourent. Une telle joie 
et une telle paix ne sont possibles qu’à travers une relation intime avec 
Dieu. Bien qu’il n’y ait peut-être pas de paix sur la terre, nous pouvons 
trouver la paix en Christ (Jn 14:27). Une vie de paix et de joie n’est 
jamais le fruit du hasard. La Bible nous donne une série d’instructions 
pour atteindre la vie abondante que Dieu désire pour Ses enfants. D’une 
manière générale, aucune autre série d’instructions ne peut surpasser 
les dix commandements. Ellen G. White le souligne magistralement 
lorsqu’elle écrit: « Notre prospérité et notre bonheur dépendent de notre 
obéissance inébranlable à la loi de Dieu… Aucun de ces dix préceptes 
ne peut être enfreint sans déloyauté envers le Dieu du ciel. Observer 
chaque détail de la loi est essentiel pour notre bonheur et pour celui de 
tous ceux qui nous entourent. » (The Signs of the Times, March 3, 1881).

Questions:
1. En tant que chrétiens, de quelles manières pouvons-nous être de 

bons modèles aujourd’hui, dans nos Églises et nos communautés?
2. Quel est le lien entre l’obéissance à la loi et une vie de joie et de 

paix? 
_____________________________________________________________________  

_____________________________________________________________________ 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



98

8

LLaa prééminence  prééminence dudu  ChristChrist

Sabbat après-midi

Lecture de la semaine: Gn 1:26, 27; Col 1:15-20; Jn 1:1-3; Eph 
1:22; 1 Cor 12:12-27; 1 Cor 4:9; Rm 6:3,4.

Verset à mémoriser: « Il [le Christ] est l’image du Dieu invisible, 
le premier-né de toute la création. Car en lui ont été créées toutes les choses 
qui sont dans les cieux et sur la terre, les visibles et les invisibles, trônes, 
dignités, dominations, autorités. Tout a été créé par lui et pour lui. Il est 
avant toutes choses, et toutes choses subsistent en lui » (Colossiens 1:15-17, 
LSG). 

Dans la leçon de cette semaine, nous reprenons notre étude de l’Épitre aux 
Colossiens (voir les leçons 1 et 2). Dans la leçon 2 (étude de jeudi), nous 
avons vu que, dans Colossiens 1:9-12, Paul prie pour les croyants de 

Colosses afin qu’ils vivent d’une manière agréable à Dieu. Dans les versets 12 et 
13, il oppose deux royaumes: celui de la lumière et celui des ténèbres; le royaume 
de « la lumière » (Col 1:12, LSG) et « la puissance des ténèbres » (Col 1:13, LSG). 
Dieu le Père nous a rendus dignes de participer à l’héritage des saints dans la 
lumière, nous a délivrés de la puissance des ténèbres et « nous a transportés dans 
le royaume du Fils de son amour, en qui nous avons la rédemption, la rémission 
des péchés » (Col 1:13,14, LSG).

En d’autres termes, c’est en Jésus, notre Dieu et notre Créateur, que nous avons 
la rédemption. Il a accompli la rédemption pour nous, et, par la foi en Lui, nous 
avons été transférés du royaume des ténèbres à celui de Son Fils bienaimé.

Cette semaine, nous allons étudier l’une des déclarations les plus complètes et 
les plus sublimes sur Jésus dans le Nouveau Testament. Que signifie le fait que 
Jésus soit « l’image du Dieu invisible » et également « le premier-né de toute la 
création » (Col 1:15, LSG)?

* Étudiez cette leçon pour le sabbat 21 février

*Du 14 au 20 févrierLeçon



99

15 février

L’image du Dieu invisible
Lorsque nous nous regardons dans un miroir ou sur une photo, nous 

voyons une image de nous-mêmes, mais il s’agit d’une représentation plate 
et bidimensionnelle. À certains égards, une sculpture donne une idée plus 
précise, mais elle reste éloignée de la réalité vivante, respirante et animée. Le 
concept biblique d’« image », bien qu’il puisse parfois désigner ces représen-
tations superficielles, suggère quelque chose de bien plus profond.

Lisez Gn 1:26, 27; Gn 5:3; 1 Cor 15:49; 2 Cor 3:18; Heb 10:1. Résumez 
les différentes significations du terme « image » dans ces passages. En 
quoi diffèrent-elles de la description de Jésus en tant qu’image de Dieu? 
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Les êtres humains ont été créés pour ressembler à Dieu autant que pos-
sible, physiquement, spirituellement, relationnellement et fonctionnelle-
ment. Pourtant, ils ne reflètent l’image de Dieu que sous certains aspects, 
et le péché a endommagé même cela. Mais Jésus nous permet de « voir » 
le Dieu invisible. « Celui qui m’a vu » dit Jésus, « a vu le Père » (Jn 14:9, 
LSG). Il est « l’empreinte » exacte de la nature de Dieu (Heb 1:3, LSG). Il 
est la pensée de Dieu rendue audible et le caractère de Dieu rendu visible.     

Lisez Mt 11:27 et Jn 1:1, 2, 14, 18. Pourquoi Jésus est-Il le seul 
capable de révéler le Père?
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Notez d’autres façons dont Jésus décrit Sa relation avec Dieu le Père:
• « Mon Père agit jusqu’à présent; moi aussi, j’agis » (Jn 5:17, LSG).
• « Moi et le Père nous sommes un » (Jn 10:30, LSG).
• « Nul ne vient au Père que par moi » (Jn 14:6, LSG).
Jésus s’est également décrit à plusieurs reprises dans un sens absolu en 

termes du nom de Dieu « JE SUIS » (voir Ex 3:14); « Je suis le pain de 
vie » (Jn 6:35); « Je suis la lumière du monde » (Jn 8:12); « Je suis le bon 
berger » (Jn 10:11, 14); « Je suis la résurrection et la vie » (Jn 11:25); « je 
suis dans le Père, et le Père est en moi » (Jn 14:11); et « avant qu’Abraham 
fût, je suis » (Jn 8:58).
Si Jésus était quelqu’un d’autre que Dieu Lui-même, cela signifierait 
que le Père a envoyé un être créé pour mourir pour nous. Pourquoi cela 
serait-il radicalement et fondamentalement différent du fait que Dieu 
Lui-même, en la personne du Christ, soit venu mourir pour nous?

Dimanche



100

16 février

Le premier-né de toute la création 
Dans le Nouveau Testament, le terme « premier-né » se rapporte presque toujours 

à Jésus (voir Lc 2:7; Rm 8:29; Heb 1:6; Ap 1:5), y compris les deux occur-
rences dans Colossiens. Même quand il s’applique à d’autres, il ne désigne pas 
forcément celui qui est né en premier chronologiquement. Le concept biblique 
de « premier-né » insiste sur la relation spéciale d’un fils avec son père, indé-
pendamment de l’ordre de naissance. Ainsi, il existe des cas où les fils cadets 
occupent une place de prééminence: Isaac, Jacob, Joseph, entre autres.

David, bien que dernier de huit fils, fut oint roi (1 S 16:10-13), et Dieu dit par 
le psalmiste: « Et moi, je ferai de lui le premier-né, Le plus élevé des rois de 
la terre » (Ps 89:27, LSG). Il dit aussi à Moïse: « Israël est mon fils, mon pre-
mier-né » (Ex 4:22, LSG). En ce sens, le terme premier indique une prééminence.

Lisez Colossiens 1:15-17. Quelles raisons Paul donne-t-il pour expli-
quer le fait que Jésus soit appelé « le premier-né de toute la création » 
(LSG)?
____________________________________________________________________       

____________________________________________________________________       

Il est clair que l’objectif de Paul dans ce passage n’était pas de suggérer que 
Jésus a été le premier être créé. Au contraire, il l’exclut fermement. Deux fois, 
et de deux manières, il dit que Jésus a tout créé. Tout a été créé par Lui et pour 
Lui (Col 1:16). Dans les deux cas, Jésus est présenté comme l’agent personnel 
par lequel Dieu a accompli la création? (voir aussi Eph 3:9; Jn 1:1-3; Ap 4:11).

La déclaration de Paul est exhaustive: “tout” signifie véritablement tout — 
spatialement (le ciel et la terre), ontologiquement (visible et invisible) et fonc-
tionnellement (trônes, dignités, dominations, autorités). Ces derniers termes 
désignent en général des êtres angéliques (voir Eph 3:10; Eph 6:12). Pour éviter 
le fait d’être mal compris, Paul précise que Jésus existait « avant toutes choses 
» (Col 1:17). L’expression grecque peut indiquer la préséance en rang comme 
en temps, mais dans les écrits de Paul, elle se réfère d’ordinaire au temps (voir 
1 Cor 2:7; Gal 1:17; Eph 1:4).

Une autre raison donnée pour la prééminence de Jésus est que « toutes choses 
subsistent en lui » (Col 1:17, LSG). Le mot grec (synistēmi) signifie littérale-
ment « rassembler » ou « unir ». Jésus est le principe unificateur de l’univers, 
non seulement en tant que Créateur, mais aussi comme Rédempteur.

Dieu, le Créateur, est mort pour nous. Que pourraient ajouter nos œuvres à 
cela? Pourquoi l’idée que nos œuvres puissent compléter ce que Christ a déjà 
accompli est-elle blasphématoire?
____________________________________________________________________       

____________________________________________________________________          

Lundi



101

Le chef du corps (l’Église)

Lisez Eph 1:22 et Col 2:10. Que signifie le mot « chef » dans ces versets? Que 
veut dire Paul en appelant Jésus le « chef de l’Église » (Eph 5:23)?  
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________ 
Naturellement, le mot « chef » désigne ici un rôle de dirigeant, comme en 

témoignent d’innombrables langues dans le monde. L’Ancien et le Nouveau 
Testament l’emploient aussi ainsi. Notez l’usage du mot « chef » dans les versets 
suivants:

1. Ex 18:25: Moïse choisit « des hommes capables parmi tout Israël, et il les 
établit chefs du peuple, chefs de mille, chefs de cent, chefs de cinquante et chefs 
de dix ».

2. Nb 31:26: « les chefs de maison de l’assemblée ». (LSG)
3. Dt 28:13: Dieu fera d’Israël « la tête et non la queue », s’il obéit.
4. Esa 7:8: « Car Damas est la tête de la Syrie, Et Retsin est la tête de Damas »
5. Os 1:11: « Les enfants de Juda et les enfants d’Israël... se donneront 

un chef. » (LSG)
6. Mi 3:9: « chefs de la maison de Jacob, Et princes de la maison d’Is-

raël ». (LSG)
7. 1 Cor 11:3: « Christ est le chef de tout homme ».
Ainsi, en tant que chef de l’Église, Christ dirige, soutient l’unité et favorise la 

croissance spirituelle de l’Église (voir Col 2:19).   

Lisez 1 Corinthiens 12:12-27. Ici aussi, Paul décrit l’Église comme étant 
un « corps ». Quels autres aspects de l’Église cette métaphore évoque-t-elle?
_______________________________________________________________________

______________________________________________________________                   

Tout comme le corps ne peut vivre sans la tête, la perte ou la blessure d’une 
partie du corps rend la vie plus difficile. Souvent, nous ne réalisons l’impor-
tance d’une chose que lorsque nous la perdons. 
 
Si vous deviez renoncer à un membre de votre corps ou à un œil, que choisi-
riez-vous? Que vous enseigne cela sur l’importance vitale de chaque croyant 
en tant que membre de l’Église? 
_______________________________________________________________________

______________________________________________________________                   

Mardi 17 février



102

18 février

Le « Commencement » (et l’Initiateur)      

Lisez Colossiens 1:18. Quel est le lien entre l’idée du Christ en tant que 
Tête et celle de Lui en tant que « Commencement »?
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

En hébreu, les mots pour tête (roʾš) et commencement (rēʾšît) sont 
liés. La première occurrence de ce dernier terme dans les Écritures se 
trouve en Genèse 1:1: « Au commencement [rēʾšît], Dieu créa le ciel et 
la terre. » Jésus est la tête de l’humanité et de l’Église, non seulement à 
cause de l’Incarnation, mais aussi parce qu’Il est le Créateur.

En grec, le mot pour commencement (archē) possède un sens large. Ici, 
le mot « commencement » se réfère à Jésus en tant que source ou initiateur 
de l’Église (Col 1:18), et donc en est la tête, tout comme Il est le « com-
mencement » ou l’initiateur de la création.

Jésus n’est pas seulement l’initiateur en termes de création et d’Église, il 
est aussi – par Sa résurrection d’entre les morts (Rm 6:3, 4) – l’initiateur de 
la nouvelle création. Puisque le salaire du péché, c’est la mort, Sa victoire 
sur la mort manifeste également Sa victoire sur le péché et Sa puissance 
pour nous recréer à Son image. Tout cela démontre la raison pour laquelle 
Il est « le premier-né d’entre les morts » (pour la signification de « pre-
mier-né », voir l’étude de lundi). Sa résurrection est la plus glorieuse, 
bien qu’elle ne soit pas la première (Moïse fut le premier, ce qui explique 
la dispute avec le diable au sujet de son corps [Jude 9]). Sans la résurrec-
tion du Christ, nul autre n’aurait pu être ressuscité d’entre les morts.

Il est utile à ce stade de passer brièvement en revue toutes les raisons que 
Paul donne pour expliquer le fait que Jésus est la prééminence:

1. Il est la manifestation parfaite du Dieu invisible.
2. Il est l’agent par lequel toutes choses ont été créées.
3. Il existait avant toutes choses, et toutes choses subsistent en lui.
4. Il est le chef de l’Église, qui est Son corps.
5. Il est l’initiateur de la création et de la recréation.
6. Il a vaincu le péché et la mort et a ainsi obtenu le droit de ressusciter 

tous ceux qui mettent leur confiance en Lui comme Sauveur.
7. Jésus a toujours existé, mais maintenant, en vertu de tout cela, Il est 

parvenu à la prééminence en tant que chef de l’humanité et chef de l’Église.

Que devez-vous changer pour mieux faire l’expérience de la prééminence 
du Christ dans votre propre vie? 
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Mercredi



103

Tout réconcilier 
Lisez Colossiens 1:19, 20. Quelle est cette réconciliation qui passe par 
la croix, et dans quelle mesure elle est complète?
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Paul utilise une expression grecque très intéressante pour culminer sa 
description de Jésus, en pointant indirectement au Père, déjà mentionné en 
Colossiens 1:12. Le Père a pris plaisir en faisant habiter Sa plénitude en Jésus 
(voir aussi Col 2:9). Qu’est-ce que cette « plénitude »? Jean y fait référence 
comme étant la gloire du Père, « pleine de grâce et de vérité » (Jn 1:14).

Mais, sur la base de ce passage, cette « plénitude » englobe bien plus. Elle 
comprend l’éternité et l’existence de Dieu, ainsi que Sa puissance de créer et 
de recréer. Plus important encore, cela souligne Sa sagesse dans la victoire 
sur le péché et la mort par le moyen le plus inattendu: la croix. Et c’est ainsi 
qu’Il a transformé cet objet des plus honteux en un témoignage de Son amour 
éternel pour chaque être créé. « Car Dieu a tant aimé le monde qu’il a donné 
son Fils unique, afin que quiconque croit en lui ne périsse point, mais qu’il 
ait la vie éternelle » (Jn 3:16).

La seule façon dont le péché pouvait être vaincu pour toujours, et tout ce 
qui pouvait être réconcilié, effectivement réconcilié, se résume dans cette 
vérité glorieuse: Dieu a aimé l’univers, et Il nous a tant aimés qu’Il a tout 
risqué pour nous sauver par la mort du Christ sur la croix. Le mot grec pour 
« monde » est kosmos, qui peut englober l’univers entier. Paul fait référence 
à cette démonstration universelle dans le contexte du témoignage du Christ: 
« nous avons été en spectacle au monde [kosmos, univers], aux anges et aux 
hommes » (1 Cor 4:9, LSG).

« C’est avec douleur et avec étonnement que le ciel avait contemplé le 
Christ suspendu à la croix… Satan, ainsi que tous ses disciples, se trouvent, 
après une vie de révolte, si peu en harmonie avec Dieu, que la présence divine 
seule est, pour eux, un feu consumant. Ils seront détruits par la gloire de celui 
qui est amour. Les anges ne comprenaient pas cela au moment où éclata le 
grand conflit…

Il n’en sera plus ainsi quand le grand conflit sera terminé. Le plan de la 
rédemption étant alors pleinement réalisé, le caractère de Dieu sera manifeste 
aux yeux de toutes les intelligences créées…

Les anges avaient donc de bonnes raisons de se réjouir en contemplant le 
Sauveur sur sa croix... Quant au Christ, il comprenait parfaitement les résul-
tats du sacrifice accompli sur le Calvaire. Il embrassait toutes ces choses 
de son regard quand, sur la croix, il s’écria: “Tout est accompli!” » Ellen G. 
White, Jésus-Christ, pp. 764-770.

Jeudi 19 février



104

20 février

Réflexion avancée: « Un homme qui ne serait rien de plus qu’un 
simple homme et qui tiendrait les propos que Jésus a tenus ne pourrait pas être 
considéré comme un grand maître moral. Il serait soit un fou — semblable à 
ceux qui se prennent pour autre chose qu’ils ne sont —, soit le démon lui-même. 
Vous devez faire votre choix. Ou cet homme était, et est toujours, le Fils de Dieu, 
ou bien il était fou, ou quelque chose de pire. Vous pouvez l’enfermer comme 
un insensé, vous pouvez lui cracher dessus et le tuer comme un démon; ou vous 
pouvez tomber à ses pieds et l’appeler Seigneur et Dieu. Mais n’avançons pas 
ces absurdités condescendantes qui voudraient qu’Il ne soit qu’un grand ensei-
gnant humain. Il ne nous a pas laissé cette possibilité. Il n’en avait pas l’inten-
tion. » (C. S. Lewis, Mere Christianity, New York, Collier Books, 1952, p. 41.)

« Le Père est la plénitude de la divinité dans une personne incarnée; il demeure 
invisible aux yeux des mortels. Le Fils est la plénitude de la divinité manifestée. 
La Parole de Dieu le définit comme étant “l’empreinte de sa personne” » Ellen 
G. White, Évangéliser, pp. 549, 550.

« Le Christ est le Fils de Dieu préexistant et qui possède une existence 
propre... Lorsqu’il parle de sa préexistence, le Christ évoque un passé lointain et 
sans limites. Il affirme qu’aussi loin que nous remontions dans le temps, il n’y 
a jamais eu un instant où il n’était en communion étroite avec le Dieu éternel…

« Il était l’égal de Dieu, infini et tout-puissant... C’est le Fils, personne dis-
tincte et éternelle. » Ellen G. White, Évangéliser, p. 550.  
Discussion:
Ê Attardez-vous davantage sur la question de la divinité éternelle de Jésus. 
Réfléchissez aux implications du plan du salut et à la signification du sacri-
fice à la croix si Jésus avait été autre chose que le Dieu éternel, Celui qui 
n’a jamais été créé mais qui a toujours existé de toute éternité. Pourquoi cet 
enseignement est-il si important? En classe, discutez de ce que cela signifie-
rait si, en réalité, Jésus n’était pas éternel mais avait été créé d’une manière 
ou d’une autre. Que perd-on, en définitive, dans ce genre de raisonnement? 

v Lorsque nous pensons à Jésus, à l’Évangile et au plan du salut, pourquoi 
devons-nous garder à l’esprit l’implication et l’intérêt de l’univers entier 
pour ce que Jésus a accompli ici-bas? Qu’ont-ils pu ressentir lorsqu’ils 
virent leur Créateur éternel sur la croix? Il est normal pour nous d’être 
impressionnés, mais l’univers non déchu Le connaissait dans Sa gloire éter-
nelle. Que s’est-il passé dans leur esprit en Le voyant mourir sur la croix, 
Lui qu’ils adoraient au ciel? 

Ì Que répondriez-vous à quelqu’un qui ne croit pas que le Père et le Fils 
ont toujours coexisté? Pourquoi est-ce une vérité si importante? Comment 
expliqueriez-vous qu’il n’y a jamais eu un moment où le Père existait sans 
le Fils, excepté à la croix, où il y eut une « séparation temporaire des puis-
sances divines » (Ellen G. White Comments, The SDA Bible Commentary, 
vol. 7, p. 924)?

Vendredi



105

HHistoire istoire MMissionnaireissionnaire

Perdre deux emplois à cause de la foi 

Rodel avait gagné René au Christ en l’emmenant à la pêche. Ellen White 
dit: « La méthode du Christ pour sauver les âmes est la seule qui réus-

sisse. Il se mêlait aux hommes pour leur faire du bien, leur témoignant sa 
sympathie, les soulageant et gagnant leur confiance. Puis il leur disait: “Suivez-
moi.” » (Le ministère de la guérison, p. 94). Rodel avait pratiqué la méthode du 
Christ: passer du temps avec René, répondre à ses besoins et gagner sa confiance. 
Puis René avait suivi Jésus. 

 Après que René fut retourné à Christ, Rodel lui demanda s’il pouvait rester 
chez René. Les parents de René n’étaient pas ravis de voir le jeune adventiste 
du septième jour vivre dans leur maison aux Philippines, mais ils ne dirent rien. 
Rodel avait également encouragé René à retourner à l’école, ce que fit René.

« J’attends que tu obtiennes ton diplôme, puis je t’emmènerai à Manille pour 
devenir missionnaire dans le Mouvement des 1000 missionnaires », déclara 
Rodel.

Rodel servait en tant que missionnaire au sein du Mouvement des 1000 mis-
sionnaires, une organisation qui fait partie de la Division Asie-Pacifique du Sud 
de l’Église adventiste, lorsqu’il avait rencontré René pour la première fois environ 
un an et demi plus tôt.

Pendant les études de René, Rodel vivait avec lui et l’aidait à payer ses études 
en travaillant avec lui dans les rizières. René obtint son diplôme à l’âge de 23 ans.

Rodel tint sa promesse et emmena René au siège du Mouvement des 1000 
Missionnaire à Silang, près de la capitale philippine, Manille. Mais ensuite, il eut 
une autre idée. Il dit que René devrait poursuivre ses études avant de devenir mis-
sionnaire. Les deux jeunes hommes s’étaient inscrits à l’Université adventiste des 
Philippines à Silang. René se spécialisa en comptabilité et Rodel en théologie. Il a 
fallu six ans à René pour obtenir son diplôme, et il n’avait reçu aucun soutien de 
la maison. Pendant ce temps, il avait épousé Love Jhoie entre-temps.

Après avoir obtenu son diplôme, il avait travaillé comme comptable d’une 
entreprise pendant trois mois. Il fut ensuite licencié pour avoir refusé de travailler un 
vendredi soir. Il revendiqua la promesse de Jérémie 29:11: « Car je connais les pro-
jets que j’ai formés sur vous, dit l’Éternel, projets de paix et non de malheur, afin de 

vous donner un avenir et de l’espérance » Il pria: « Seigneur, 
je sais que Tu as un plan pour moi. »

Les mois passèrent et un hôpital l’a embauché comme 
comptable. Mais il avait ensuite appris qu’il ne pouvait pas 
devenir un employé régulier à moins d’être baptisé dans la 
confession propriétaire de l’hôpital, puis il démissionna.

René Tucaldo est le directeur financier du Mouvement des 
1000 missionnaires, dont le siège à Silang, aux Philippines, 
a été construit avec l’aide d’une offrande de treizième sab-
bat de 1996. En savoir plus la semaine prochaine.

Produit par le Comité de la Conférence Générale pour la  Mission Adventiste.  Site 
Web: www.AdventistMission.org



106

Ire partie: Aperçu  
Texte clé: Colossiens 1:15-17

Étude contextuelle: Col 1:15-20.

La Bible affirme que Jésus a la prééminence en toutes choses (Col 
1:18). Mais que signifie cette idée? De nombreuses versions fran-
çaises traduisent le mot grec prōteuō par « le premier » plutôt que par 
« prééminence » (voir, par exemple, LSG, PDV, BDS, BFC, etc.). Le 
verbe prōteuō n’apparait que dans ce passage du Nouveau Testament, 
ce qui suggère qu’il a été soigneusement choisi pour une raison. Il met 
en évidence la position unique et inégalée de Jésus. Le texte original 
indique que la résurrection de Jésus Lui confère l’autorité en tant que 
Seigneur de toutes choses: « il est le commencement, le premier-né 
d’entre les morts, afin d’être en tout le premier » (Col 1:18, LSG). 
En d’autres termes, Jésus était Seigneur par mérite; désormais, Il est 
Seigneur par Ses œuvres! La suprématie universelle et la souverai-
neté sont le fruit de Sa victoire sur la mort. Jean, dans l’Apocalypse, 
souligne également cette idée lorsqu’il affirme que Jésus est « le pre-
mier-né des morts, et le prince des rois de la terre » (Ap 1:5, LSG; 
c’est nous qui soulignons). La mort et la résurrection de Jésus abou-
tissent inévitablement à Sa domination sur toutes choses.
La leçon de cette semaine met en lumière deux thèmes principaux:
1. Les titres de Jésus, tels que présentés dans Colossiens 1:15-20, sou-
lignent Son œuvre rédemptrice en faveur de l’humanité. Il est l’Image 
du Dieu invisible, le Premier-né de toute la création, la Tête du corps 
et le Commencement.
2. Jésus était venu dans ce monde pour accomplir la réconciliation 
entre Dieu et l’homme, dans un sens particulier, mais aussi entre Dieu 
et toute la création, dans un sens plus large. 

IIe partie: Commentaire  

Illustration

« Un pasteur d’une Église de Boston rencontra un jeune garçon devant 
le sanctuaire, portant une cage rouillée où plusieurs oiseaux voltigeaient 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



107

nerveusement. Le pasteur lui demanda: « Mon fils, où as-tu trouvé ces 
oiseaux? »

— « Je les ai piégés dans le champ », répondit le garçon.
— « Qu’as-tu l’intention d’en faire? »
— « Je vais jouer avec eux, puis je suppose que je vais les donner à 

manger à un vieux chat que nous avons à la maison. »
Lorsque le pasteur proposa de les acheter, le garçon s’exclama: « Monsieur, 

vous n’en voulez pas, ce ne sont que des oisillons sauvages qui ne savent pas 
très bien chanter. »

Le pasteur répondit: « Je vais te donner deux dollars pour la cage et les 
oiseaux. »

— « D’accord, marché conclu, mais cela n’est pas une bonne affaire. »
L’échange fut réalisé, et le garçon s’en alla en sifflant, ravi de ses pièces 

brillantes. Le pasteur se dirigea vers l’arrière de l’Église, ouvrit la porte de 
la petite cage grillagée et laissa les créatures s’envoler vers l’azur.

Le dimanche suivant, il monta sur la chaire avec la cage vide et s’en 
servit pour illustrer le fait que le Christ soit venu chercher et sauver ceux 
qui, comme ces oiseaux, étaient destinés à la destruction. La différence, 
c’est que le Christ a dû racheter notre liberté par Sa propre vie. » (Michael 
P. Green, 1500 Illustrations for Biblical Preaching, Grand Rapids, MI: 
Baker Books, 2000, pp. 297, 298).

Comme nous le verrons plus loin, la représentation du Christ par Paul 
dans Colossiens 1:15-20 est un poème qui exalte Son rôle de Créateur 
(Col 1:15-17) et de Rédempteur (Col 1:18-20). Dans ces quelques versets, 
l’histoire de la rédemption est racontée avec une incroyable économie de 
mots.

Les titres de Jésus et Son œuvre rédemptrice
Colossiens 1:15-20 est un hymne en l’honneur du Christ pour Son œuvre 

de rédemption. En attribuant plusieurs titres à Jésus, Paul s’appuie sur 
l’Ancien Testament pour démontrer que Jésus est l’accomplissement des 
promesses de l’alliance.

L’image du Dieu invisible (Col 1:15). L’expression « l’image du Dieu 
invisible » indique la véritable humanité de Jésus, se référant à Son incar-
nation. Le terme grec traduit par « image » est eikōn, fréquemment utilisé 
dans les récits bibliques pour indiquer qu’un objet est la représentation 
d’un autre. Ainsi, par exemple, la statue de Nebucadnetsar dans Daniel 
2:31-3:18 est appelée eikōn à plusieurs reprises dans la Septante, la version 
grecque de l’Ancien Testament. Ce concept de représentation remonte 
clairement à Genèse 1:26, 27, où Adam est décrit comme étant créé à 
l’image de Dieu. Jésus était venu dans le monde en tant que Second Adam 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



108

pour représenter et révéler Dieu. Cette idée signifie que si Dieu le Père 
était venu dans le monde à la place de Jésus, Il aurait été comme Jésus.

Le premier-né de toute la création (Col 1:15). Tous les titres attribués à 
Jésus dans Colossiens 1:15-18 servent à mettre en lumière Sa prééminence, 
chacun mettant l’accent sur différents aspects de Son œuvre rédemptrice. 
Le titre « premier-né de toute la création » (Col 1:15, LSG) annonce celui 
de Colossiens 1:18, « premier-né d’entre les morts », auquel il est lié. 
L’usage du terme « premier-né » par Paul est enracinée dans l’Ancien 
Testament. Généralement, ce titre est interprété de deux manières:

1. Il présente Jésus comme le Chef de toute la création, soulignant Son 
unicité et Sa supériorité;

2. Il le décrit comme étant éternellement préexistant et le Créateur de 
toutes choses.

En effet, « en lui ont été créées toutes les choses… Tout a été créé par lui 
et pour lui. » (Col 1:16, LSG), et « Il est avant toutes choses » (Col 1:17, 
LSG). Il est inutile de privilégier un point de vue au détriment de l’autre, 
car ils se complètent.

La tête du corps (Col 1:18). Tout comme d’autres métaphores appli-
quées à Jésus dans le Nouveau Testament, l’expression « la tête du 
corps » suggère l’autorité de Jésus sur l’Église, mais aussi Sa ten-
dresse pour elle. Ainsi, en tant que Chef de l’Église, Jésus pourvoit à 
sa croissance (Eph 4:15) en la nourrissant (Col 2:19; Eph 5:29, 30). 
Plus important encore, Il la sauve (Eph 5:23) parce qu’Il l’aime (Eph 5:2, 
25). Dans un sens, la métaphore de la Tête est assez similaire à l’image 
du Berger. En tant que tel, Jésus conduit l’Église « aux sources des eaux 
de la vie » (Ap 7:17, LSG), Il la connait et est connu d’elle (Jn 10:14) et 
l’aime au point de donner Sa vie pour elle (Jn 10:11, 15), dans le but de 
lui accorder la vie éternelle (Jn 10:28).

Le commencement (Col 1:18). L’image de Jésus comme étant le 
Commencement de toutes choses n’est pas rare dans le Nouveau 
Testament. À un degré plus ou moins grand, toutes les occurrences de 
cette image s’appuient sur Genèse 1:1. Ainsi, alors que la déclaration 
initiale dans Matthieu 1:1 n’applique pas le terme « commencement », 
l’expression « Généalogie de Jésus Christ » est une allusion au livre de la 
Genèse (voir Gn 5:1; aussi Gn 2:4). L’Évangile de Marc commence par 
la déclaration « Commencement de l’Évangile de Jésus Christ » (Mc 1:1, 
LSG), qui, pour de nombreux érudits, rappelle Genèse 1:1. L’Évangile 
de Jean commence par la déclaration: « Au commencement était la 
Parole » (Jn 1:1, LSG), et continue: « Elle était au commencement avec 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



109

Dieu » (Jn 1:2, LSG). De même, Jean commence sa première lettre en 
faisant allusion à la fois à son Évangile et au livre de la Genèse (1 Jn 1:1). 
Plus loin, il déclare: « vous avez connu celui qui est dès le commencement » 
(1 Jn 2:13, 14, LSG). Enfin, dans l’Apocalypse, Jean attribue à Jésus le titre 
« le commencement de la création de Dieu » (Ap 3:14, LSG). Ainsi, le titre 
« le commencement » (Col 1:18) indique le rôle de Jésus en tant que notre 
Créateur et Rédempteur.

Premier-né d’entre les morts (Col 1:18). L’utilisation par Paul du titre 
« premier-né d’entre les morts » (Col 1:18) est très similaire à l’utilisa-
tion du même titre par Jean dans Apocalypse 1:5, LSG. Les deux auteurs 
avaient probablement à l’esprit Psaumes 89:27: « Et moi, je ferai de lui 
le premier-né, Le plus élevé des rois de la terre » (LSG). Dans un sens, 
le Psaume 89 constitue une sorte de commentaire sur 2 Samuel 7:8-16, qui 
détaille l’alliance de Dieu avec David. Cependant, une lecture attentive de ce 
Psaume montre qu’en définitive, le texte parle d’un personnage plus grand 
qu’une simple figure humaine (voir, par exemple, Ps 89:29, 36). Le Nouveau 
Testament indique que Jésus est le Fils eschatologique de David (voir, par 
exemple, Mt 1:1). En appliquant le titre de « premier-né » à Jésus (Col 1:18), 
Paul se réfère à Lui comme étant l’accomplissement de la promesse d’al-
liance de Dieu à David.

L’œuvre de réconciliation de Jésus
Tout ce que Jésus a fait (Col 1:15-18) Lui donne la première place en 

tout (Col 1:18). Selon Paul, le Christ est tout cela parce que « Dieu a voulu 
que toute plénitude habitât en lui » (Col 1:19, LSG). En d’autres termes, 
Jésus était pleinement Dieu tout en étant pleinement homme. En tant que 
tel, Il avait rempli les conditions préalables nécessaires pour réconcilier 
l’homme avec Dieu (Col 1:20-22). Dans Éphésiens 2:14-17, Paul utilise 
un langage de réconciliation en lien avec l’idée que Jésus est venu dans le 
monde pour être notre paix (Eph 2:14), faisant ainsi la paix (Eph 2:15) et 
prêchant la paix (Eph 2:17). L’humanité, et aussi « toute la création de Dieu 
sera pacifiée et réconciliée, la pleine harmonie étant rétablie ». (Grant R. 
Osborne, Colossians & Philemon: Verse by Verse, Osborne New Testament 
Commentaries, Bellingham, WA: Lexham Press, 2016, p. 46).   

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



110

IIIe partie: Application
 

Méditez sur les thèmes suivants. Demandez ensuite aux membres de votre 
classe de répondre aux questions à la fin de cette section:

Dans Colossiens 1:15-20, Jésus est présenté comme le Seigneur exalté de 
toute la création. Il est notre Seigneur! La seigneurie de Jésus est fondée sur 
le fait qu’Il est ressuscité victorieux des morts pour être notre Roi et 
notre Intercesseur dans le sanctuaire céleste. Nous pouvons Lui faire 
confiance et nous abandonner complètement à Lui, étant confiants qu’Il 
nous rétablira à Son image. Paul dit que Dieu nous a « prédestinés » 
à être « semblables à l’image de son Fils, afin que son Fils fût le pre-
mier-né entre plusieurs frères » (Rm 8:29, LSG).

En Christ, nous avons la promesse d’une restauration totale. « Par le sang de 
sa croix », nous avons désormais la paix avec Dieu (Col 1:20, LSG). Comme 
Ésaïe l’avait prophétisé il y a des siècles, Jésus est venu pour être le Prince de 
la Paix (Esa 9:6; cf. Eph 2:14). Plus loin, Ésaïe dit: « Le châtiment qui nous 
donne la paix est tombé sur lui » (Esa 53:5, LSG). Dans Romains 5:10, Paul 
affirme que « lorsque nous étions ennemis, nous avons été réconciliés avec 
Dieu par la mort de son Fils » (LSG).

La Bible nous enseigne que Jésus est notre Créateur et notre Rédempteur. Il 
est venu dans ce monde et est mort sur la croix afin que nous Lui appartenions. 
Celui qui nous a créés (Jn 1:1-3) est le même qui est venu dans la chair (Jn 
1:14) pour « donner sa vie comme la rançon de plusieurs » (Mt 20:28, LSG). 
Par Sa mort et Sa résurrection, Il a vaincu le péché et la mort et a atteint la 
prééminence sur toutes choses dans les cieux et sur la terre. Ainsi, puisque 
c’est de lui, par lui et pour lui que sont toutes choses. À lui la gloire dans tous 
les siècles! Amen! » (Rm 11:36, LSG).

Questions:
1. Que signifie le fait d’être semblable à l’image de Jésus? De quelles 

manières pratiques voyez-vous cette œuvre de transformation se produire dans 
votre vie, par la grâce de Dieu?

2. En quoi Jésus est-Il le Seigneur de votre vie? Que signifie pour vous Sa 
prééminence sur toutes choses? Comment cette prééminence vous donne-t-
elle de l’espérance?

_____________________________________________________________________

____________________________________________________________________     

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



111

9

Réconciliation et espérance 

Sabbat après-midi
Lecture de la semaine: Col 1:21-29; Eph 5:27; Eph 3:17; Rm 
8:18; Eph 1:7-10; Eph 3:3-6; Pr 14:12. 

Verset à mémoriser: « Celui qui n’a point connu le péché, il l’a 
fait devenir péché pour nous, afin que nous devenions en lui justice de Dieu » 
(2 Cor 5:21, LSG). 

Paul poursuit le thème de la réconciliation, qui a été si vivement mis en 
évidence dans Colossiens 1:20 (voir la leçon 8, jeudi). Il y décrit sa por-
tée cosmique, tandis que ce qui suit devient personnel et individuel. Par 

Sa mort sur la croix, Jésus a accompli la réconciliation pour tous et pour tout, 
en particulier pour les êtres humains, qui ont été éloignés de la vie de Dieu par 
le péché, mais qui maintenant, par Jésus, ont été réconciliés par Lui, par la foi.

Le processus de réconciliation individuelle est expliqué dans le passage de 
cette semaine. Comme pour la sphère cosmique, cela se produit par la mort du 
Christ. Sur le plan individuel, la croix, loin d’être un symbole passif, devient 
une réalité active, l’amour de Dieu transformant les hommes lorsqu’ils écoutent 
l’Évangile et reçoivent Christ Lui-même, l’espérance de la gloire.

Paul parle aussi du « mystère caché de tout temps et dans tous les âges » (Col 
1:26, LSG). Quel est ce mystère et qu’envisage-t-il pour l’individu et pour l’uni-
vers? Quel est le rapport entre ce « mystère » et l’Évangile que Paul a proclamé 
avec tant de passion?

* Étudiez cette leçon pour le sabbat 28 février

*Du 21 au 27 févrierLeçon



112

22 février

Réconciliés des mauvaises œuvres
Lisez Colossiens 1:21, 22. À quoi Paul fait-il allusion lorsqu’il parle du 
fait d’être étrangers et ennemis? Et quel est le résultat final attendu de la 
mort du Christ (voir aussi Eph 5:27)?
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Paul a toujours peint une image sombre de l’humanité, du moins l’humanité 
en dehors de la justice de Christ. Et qui, aujourd’hui, près de deux mille ans 
plus tard, pourrait contester ce constat? Quelqu’un a dit un jour que la seule 
doctrine chrétienne qui ne nécessite pas d’être acceptée par la foi est celle de 
la nature pécheresse de l’humanité.

Cependant, depuis l’entrée du péché dans le monde, Dieu a pris l’initiative 
de nous réconcilier, aussi mauvais que nous soyons, avec Lui. C’est-à-dire, dès 
le début, Dieu a œuvré pour résoudre le problème du péché, dont la solution 
ultime se trouvait dans Sa propre mort sur la croix.

En Éden, Il avait appelé Adam, son chef-d’œuvre de la création, en lui 
demandant: « Où es-tu? » (Gn 3:9, LSG). Et aujourd’hui, Il continue de cher-
cher Sa seule brebis perdue: nous. Il nous cherche un par un et a un plan parfait 
pour nous atteindre, en accomplissant la promesse originelle de l’Évangile 
annoncée en Genèse 3:15, qui met l’inimitié entre nous et Satan.

Parfois, l’Évangile est rendu si compliqué et si théorique qu’il a peu de 
sens pratique pour la vie au XXIᵉ siècle. En réalité, il est très simple et direct. 
L’Évangile comporte trois parties:

Premièrement, puisque nous sommes incapables de nous sauver nous-
mêmes, Jésus est venu et est mort pour nos péchés (voir Rm 5:6-8).

Deuxièmement, en acceptant Sa mort comme la nôtre, par la foi, la repen-
tance et le baptême, nous sommes justifiés et libérés de la condamnation du 
péché (voir Rm 5:9-11; Rm 6:6, 7).

Troisièmement, la vie que nous vivons maintenant est le résultat de notre 
union avec Christ, de l’expérience de Sa puissance recréatrice et de Sa vie en 
nous (voir 2 Cor 5:17-21; Gal 2:20).

Il ne s’agit pas nécessairement d’étapes distinctes: elles peuvent se produire 
d’un seul coup, lorsque nous acceptons Jésus dans nos vies, et se renouvèlent 
chaque jour quand nous nous donnons à Lui. Quelle que soit la manière dont 
chacun de nous a expérimenté l’œuvre salvatrice du Christ dans sa vie, le 
fondement repose toujours sur la mort de Jésus. C’est à cela que nous devons 
toujours revenir.

Lorsque vous regardez votre caractère et votre être le plus profond, que vous 
dit cette vision sur votre besoin de la croix?   
_______________________________________________________________________

Dimanche



113

23 février

 Si vous persévérez dans la foi  

Lisez Colossiens 1:23 (LSG). À votre avis, que veut dire Paul par ces 
paroles: « demeurez fondés et inébranlables » dans la foi? (Voir aussi Col 
2:5; Eph 3:17.)
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Il existe quatre types différents d’énoncés avec « si » en grec, chacun ayant 
des nuances différentes. Celui avec lequel Colossiens 1:23 commence sup-
pose que la condition est vraie. Paul encourage ainsi les Colossiens en leur 
disant qu’ils vont effectivement persévérer dans la foi. Comme il l’indique 
peu après, il avait déjà vu des preuves de leur foi et de leur fermeté (Col 2:5). 
Néanmoins, leur espérance reste conditionnée à leur persévérance sur le che-
min de foi qu’ils ont choisi.

Cette idée de persistance est le sens du mot grec traduit par « demeu-
rez » (Col 1:23, LSG). Il est utilisé pour les scribes et les pharisiens qui 
continuaient à demander à Jésus ce qu’il fallait faire de la femme sur-
prise en adultère (Jn 8:7), pour Pierre qui continuait à frapper à la porte 
après que Rhode eut reconnu sa voix et couru à l’intérieur pour prévenir 
les autres (Ac 12:16), ou encore lorsque Paul encouragea Timothée à 
rester fidèle aux instructions doctrinales et pratiques qu’il a données (1 
Tim 4:16). Son sens ici est similaire, mais il s’applique aux croyants en 
général.

Comme nous le verrons dans la leçon de la semaine prochaine, Paul crai-
gnait que les Colossiens ne se tournent vers des voies de salut humaines, au 
lieu de s’accrocher à l’espérance offerte par l’Évangile (voir, par exemple, 
Col 2:8, 20-22). Le mot « fondé » fait référence au fait d’avoir un fondement 
solide de foi et d’amour, basé sur la Parole de Dieu (voir Mt 7:25; Eph 2:20; 
Eph 3:17).

À cela se rattache le mot grec traduit par « inébranlable », qui décrit 
une structure immuable et, par extension, un chrétien qui ne peut pas être 
détourné « de l’espérance de l’Évangile » (Col 1:23). Le même mot est uti-
lisé dans 1 Corinthiens 15:58: « soyez fermes, inébranlables, travaillant de 
mieux en mieux à l’œuvre du Seigneur, sachant que votre travail ne sera pas 
vain dans le Seigneur » (LSG). Contrairement à la croyance commune selon 
laquelle « une fois sauvé, sauvé pour toujours », Paul dit quelque chose de 
tout à fait différent.

Quelle a été votre expérience concernant l’importance du fait de conti-
nuer à manifester la foi? Pourquoi devez-vous toujours faire un choix 
conscient de le faire? Que se passera-t-il si vous ne le faites pas?  
_______________________________________________________________________ 

Lundi



114

Le plan éternel de Dieu
Genèse 1-3 montre à lui seul que le mal existait avant la chute d’Adam et 

Ève. En terme conceptuel, le « mal » était déjà apparu, dans le nom de « l’arbre 
de la connaissance du bien et du mal » (Gn 2:9, 17). Ensuite, le serpent avait 
accusé Dieu de mentir alors que c’est lui, le serpent, qui mentait. L’existence 
du serpent (Apo 12:9), ainsi que ses mensonges, montrent la réalité du mal. 
Ainsi, même dans l’Éden avant la chute, la présence du mal était manifeste.

Lisez Colossiens 1:24, 25. Que dit Paul au sujet de ses souffrances pour 
l’amour du Christ? 
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Bien que Paul ait écrit aux Colossiens alors qu’il était assigné à résidence à Rome, sa 
plus grande souffrance provenait peut-être du fait de ne pas pouvoir œuvrer activement 
d’un endroit à l’autre et d’une maison à l’autre, comme il le faisait auparavant (Ac 20:20). 
Ces afflictions (ou tribulations), que le Christ avait annoncées (Mt 24:9; Jn 16:33), « ne 
sauraient être comparées à la gloire à venir qui sera révélée pour nous » (Rm 8:18). Voilà 
la vue d’ensemble. Tout comme Paul l’avait écrit aux chrétiens de Philippes, il se réjouit 
aussi auprès des Colossiens de ses souffrances, qui sont pour leur bien (Col 1:24).

Paul était peut-être en prison, mais « la parole de Dieu n’est pas liée » (2 Tim 2:9). 
Pendant sa captivité, il écrivit aussi Philippiens, Éphésiens et Philémon. Après sa libé-
ration, Dieu l’inspira pour rédiger 1 Timothée et Tite. Puis, lors de son emprisonnement 
final à Rome, il rédigea 2 Timothée. En bref, ces dernières années offrirent à Paul l’oc-
casion de rédiger une partie substantielle du Nouveau Testament, comprenant probable-
ment l’Épitre aux Hébreux.

Le plan éternel de Dieu envisageait tout cela et bien plus encore. Le mot grec que Paul 
avait utilisé en Colossiens 1:25, généralement traduit par « intendance », est oikonomia. 
Utilisé dans un sens restreint (comme dans 1 Tim 1:4), il signifie « la manière dont Dieu 
administre les choses » (Luke Timothy Johnson, The First and Second Letters to Timothy, 
New York, Doubleday, 2001, p. 164). Cela inclut l’apostolat de Paul. Mais dans un sens 
plus large, il englobe toutes les dispositions prises par Dieu dans Son plan de salut. Le 
ministère de Paul, celui des autres apôtres et même des prophètes de l’Ancien Testament 
(Eph 2:20; Eph 3:5), y compris Moïse, avaient pour but d’annoncer « pleinement la 
parole de Dieu » (Col 1:25), le tout en lien avec ce plan divin.

Bien que nous examinions ce sujet de plus près dans l’étude de demain, il est déjà 
utile de remarquer que Paul comprenait que son ministère n’était qu’une petite partie 
d’un plan divin beaucoup plus vaste et ancien, amorcé « depuis la création du monde » 
(Mt 13:35; Eph 1:4). 

Pensez à votre propre vie. Comment vos décisions, grandes ou petites, 
peuvent-elles s’inscrire dans le plan plus large de Dieu? Peut-on vrai-
ment savoir si une décision est « petite »? Comment pourrait-elle avoir 
des répercussions plus grandes qui n’apparaitront que plus tard?

Mardi 24 février



115

25 février

Le mystère de Dieu révélé
Lisez Colossiens 1:26-27. Paul mentionne deux fois le « mystère ». De 
quel mystère parle-t-il?  
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Dans un autre passage, Paul fait référence à la sagesse de Dieu, « mysté-
rieuse et cachée », qui est le dessein éternel que Dieu, « avant les siècles, 
avait destinée pour notre gloire » (1 Cor 2:7, LSG) et révélé par le plan du 
salut. Pierre évoque cette vérité comme une chose que les prophètes avaient 
anticipée, et « dans lesquelles les anges désirent plonger leurs regards » (1 Pi 
1:10-12). Ce plan a été conçu « avant la fondation du monde » (1 Pi 1:20) et 
« caché pendant des siècles » (Rm 16:25). Cependant, à travers la vie, la mort 
et la résurrection du Christ, ce mystère a été dévoilé (2 Cor 3:14). 

Comment les références suivantes au mystère de Dieu éclairent-elles divers 
aspects du plan du salut?

1. Eph 1:7-10                                                                                                             

2. Eph 3:3-6 	                                                                                                          

_______________________________________________________________________

À la fin, « toutes choses » dans le ciel et sur la terre seront rassemblées dans 
une unité parfaite en Christ. C’était l’objet de la prière du Christ dans Jean 17. 
La manière exacte dont cela se réaliserait était un mystère désormais révélé 
par l’Évangile.

Pourquoi Dieu nous aimerait-Il tant qu’Il donnerait Jésus, le trésor inesti-
mable du ciel, pour notre salut? Ce sera notre sujet d’étude tout au long de 
l’éternité. Mais nous savons ceci: le Christ « est mort pour tous, afin que ceux 
qui vivent ne vivent plus pour eux-mêmes, mais pour celui qui est mort et res-
suscité pour eux » (2 Cor 5:15, LSG). En conséquence, tous ceux qui croient 
en Christ, Juifs et Gentils, participent également aux promesses de Dieu par 
l’Évangile et ont été rassemblés en un seul corps, l’Église.

« Christ en vous » (Col 1:27) fait référence à la présence de Christ dans le 
cœur par la foi (Eph 3:17; cf. Gal 2:20). Cette union spirituelle avec le Christ 
permet aux croyants, dès maintenant, de s’assoir « ensemble dans les lieux 
célestes » (Eph 2:6) et de gouter « les puissances du siècle à venir » (Heb 
6:5). Par la présence de Christ dans nos vies, Il commence déjà à nous unir au 
ciel. C’est l’Évangile, agissant dans le cœur des croyants, qui nous a rendus 
capables d’avoir part à l’héritage des saints dans la lumière » (Col 1:12, LSG).  

Mercredi



116

La puissance de l’Évangile 
 Lisez Colossiens 1:28-29. Sur quoi Paul insiste-t-il? Selon vous, pour-
quoi l’expression « tout homme » (LSG) est-elle répétée trois fois?
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Le point central de la prédication de Paul était le Christ et Sa crucifixion (1 
Cor 1:23). Selon Éphésiens 5:27, le but du sacrifice de Christ est « de faire 
paraitre devant lui cette Église glorieuse, sans tache, ni ride, ni rien de sem-
blable, mais sainte et irrépréhensible » (LSG). Ainsi, le but de la prédication 
de l’Évangile de Paul était de « présenter à Dieu tout homme, devenu parfait 
en Christ » (Col 1:28, LSG). Il faisait cela en enseignant et en avertissant, 
en présentant les différents points de la doctrine et de la pratique chrétienne 
(2 Thes 2:15; 1 Tim 4:11; 1 Tim 5:7; Tt 1:9) et en mettant en garde contre les 
conséquences du rejet de l’Évangile et contre les dangers des faux enseignants 
(Ac 20:29-31; Rm 16:17).

C’est en acceptant les enseignements et en tenant compte des avertissements 
de l’Écriture que nous devenons des chrétiens matures. La maturité est un 
concept important. Les parents d’un nouveau-né célèbrent chaque étape: les 
premiers mots, les premiers pas, l’apprentissage de la lecture. Quel parent ne 
s’alarmerait pas si son enfant, après plusieurs années, ne savait toujours ni mar-
cher ni parler? La croissance et le développement sont normaux et attendus. Il 
en va de même pour la vie chrétienne.

Le mot grec traduit par « parfait » (teleios) signifie complet, mûr, sans défaut. 
À travers le processus de croissance chrétienne, nous prenons conscience 
de la profondeur de la loi de Dieu et du fait que ses exigences « n’ont point 
de limite » (Ps 119:96, LSG). Nous comprenons qu’elle s’étend jusqu’aux 
« sentiments et pensées du cœur » (Heb 4:12).

Mais nous devons être prudents, c’est pourquoi Paul a employé le mot 
« avertissant » dans Colossiens 1:28 (BDS). La voie qui « parait droite… c’est 
la voie de la mort » (Pr 14:12, LSG). Le discernement spirituel vient d’une 
connaissance de la Parole de Dieu, guidée par l’Esprit. Les faux enseignements 
contiennent souvent une part de vérité, mais ils ajoutent ou retranchent quelque 
chose à ce que dit la Bible (voir Esa 8:20). Souvent, cela ne consiste pas à nier 
frontalement la parole de Dieu, mais à suggérer que ce n’est pas réellement pos-
sible ou que cela ne s’applique pas à notre époque. Nous devons être prudents 
comme les serpents et simples comme des colombes pour discerner la vérité 
doctrinale de l’erreur.     

Comment comprenez-vous ce que signifie le fait d’être « parfait en 
Christ » (Col 1:28)? Comment la compréhension de ce que Jésus a 
accompli pour nous à la croix nous aide-t-elle à saisir la signification 
du fait d’être « parfait en Christ »?

Jeudi 26 février



117

27 février

Réflexion avancée: « Nous ne possédons pas de justice per-
sonnelle qui nous permette de répondre aux exigences de la loi de Dieu. 
Mais Jésus-Christ nous a préparé une issue… Si vous vous donnez à lui 
et si vous l’acceptez comme votre Sauveur, quelque coupable que votre 
vie ait pu être, vous êtes, à cause de lui, considéré comme étant juste. 
Le caractère de Jésus-Christ est substitué à votre caractère, et vous avez 
accès auprès de Dieu comme si vous n’aviez jamais péché. ‘‘Il y a plus: 
Jésus change votre cœur; il y habite par la foi. Ces rapports avec Jésus 
par la foi et cette reddition constante de votre volonté à la sienne, il faut 
les maintenir. Tant que vous le ferez, il produira en vous “le vouloir et le 
faire, selon son bon plaisir”… Nous n’avons donc en nous absolument 
rien dont nous puissions tirer vanité. Nous n’avons aucun sujet de nous 
glorifier. C’est sur la justice de Jésus qui nous est imputée, et sur celle 
que son Esprit produit en nous et par nous, que reposent toutes nos espé-
rances. » Ellen G. White, Le meilleur chemin, p. 60-61. 

« Il m’a été montré avec beaucoup de force que plusieurs nous quitte-
raient pour s’attacher à des esprits séducteurs et à des doctrines de démons. 
Le Seigneur désire que toute personne qui professe croire à la vérité en ait 
une connaissance lucide. » Ellen G. White, Évangéliser, p. 328. 

Discussion:

Ê Relisez le verset à mémoriser: « Celui qui n’a point connu le péché, il 
l’a fait devenir péché pour nous, afin que nous devenions en lui justice de 
Dieu » (2 Cor 5:21). Que signifie cela? Que signifie le fait que Christ soit 
devenu péché pour nous, et comment cela devrait-il nous aider à com-
prendre la nature substitutive de la croix? De plus, que signifie le fait de 
devenir « en lui justice de Dieu »?   

Ë Attardez-vous sur la doctrine selon laquelle « une fois sauvé, sauvé 
pour toujours », à laquelle croient de nombreux chrétiens. Pourquoi 
croyons-nous qu’il s’agit d’une fausse doctrine? Quels dangers évidents 
présente-t-elle pour celui qui y croit? Comment pouvons-nous, même en 
rejetant cette doctrine, avoir l’assurance du salut?

Ì Dans quelle mesure êtes-vous « fondés et inébranlables » (Col 1:23, 
LSG) dans votre foi? Connaissez-vous vraiment ce en quoi vous croyez et 
la raison pour laquelle vous y croyez? Que pouvez-vous faire pour mieux 
connaitre vos convictions? Et pourquoi est-il si important d’être « fondés 
et inébranlables » dans la foi?   

Vendredi



118

HHistoire istoire MMissionnaireissionnaire

Déplacer le weekend de deux jours 

Après avoir perdu deux emplois à cause de sa foi adventiste du septième 
jour, René pria de nouveau Dieu aux Philippines. « Seigneur, dit-il, il 

semble qu’être adventiste soit réservé aux riches. Je n’arrive pas à trouver un 
emploi qui ne m’oblige pas à travailler le samedi. Comment allons-nous survivre? 

Bien qu’il ait un diplôme universitaire, René acceptait de petits boulots sur 
des chantiers de construction. Le salaire, cependant, n’était pas suffisant pour 
nourrir sa famille grandissante. Il était maintenant père de deux enfants. Il pria 
à nouveau: « Seigneur Dieu, peux-Tu m’aider à trouver un emploi pour soutenir 
ma famille? »

Ensuite, il vit une annonce pour un emploi en comptabilité au Moyen-Orient. 
Il devrait laisser sa famille aux Philippines. Il postula pour le poste et, après une 
entrevue, il fut embauché. Ce fut une période difficile: à son arrivée, René apprit 
que le weekend national a lieu les jeudis et vendredis. Cela signifiait que les gens 
devaient travailler les samedis et les dimanches.

Alors que René devait se rendre au bureau le samedi, il n’avait pas vraiment de 
travail à faire. Il lisait la Bible et les écrits d’Ellen White. Son patron ne venait que 
le samedi soir, donc René ne travaillait pas pendant la journée. Mais il se sentait 
toujours mal parce qu’il allait au travail le jour du sabbat. Il avait l’impression de 
compromettre sa foi et il aspirait à aller à l’Église le jour du sabbat. « Seigneur, 
pria-t-il, si Tu me donnes la chance d’aller à l’Église le samedi, je sanctifierai le 
sabbat jusqu’à ma mort. »

Il fit cette prière pendant deux ans, puis il discuta avec son patron.
« S’il vous plaît, donnez-moi le samedi pour mon repos du sabbat », dit-il.
« Non, je ne peux pas vous le permettre », répondit son patron. Mais il fit 

une exception et dit: « Si mon roi déclare que le vendredi et le samedi sont le 
weekend, alors vous êtes libres de vous reposer. »

René pria: « Seigneur, Tu as entendu les paroles de mon patron. Aide-moi, s’il 
Te plaît. »

Trois mois plus tard, le patron de René était en Europe lorsque le roi signa un 
décret selon lequel le weekend du pays serait déplacé au vendredi et au samedi. 
René, qui priait constamment, n’avait pas entendu la nouvelle et s’était rendu au 
bureau comme d’habitude à 9 heures le samedi matin. Après s’être assis, il vérifia 
ses e-mails pour voir si des messages importants étaient arrivés. C’est alors qu’il 
vit le message de son patron. Il lut: « René, j’ai appris la nouvelle de mon roi. Je 
me souviens de la promesse que je t’ai faite que tu seras libre de te reposer si 

mon roi déclare que le vendredi et le samedi sont le weekend. » 
René ferma le bureau et se rendit à l’Église. Il était si heureux 
qu’il en a pleuré.

René Tucaldo est le directeur financier du Mouvement des 
1000 missionnaires, dont le siège à Silang, aux Philippines, a été 
construit avec l’aide d’une offrande du treizième sabbat de 1996. 
Vous en saurez davantage la semaine prochaine. 

Produit par le Comité de la Conférence Générale pour la  Mission Adventiste.  Site 
Web: www.AdventistMission.org



119

Ire partie: Aperçu
Texte clé: 2 Corinthiens 5:21 

Étude contextuelle: Col 1:21-29; Rm 5; 2 Cor 5:18-21.
 

Dans sa lettre aux Colossiens, Paul enseigne que nous avons tout 
en Christ. Jésus est notre Créateur et notre Rédempteur. L’apôtre 
développe cette idée en attribuant à Jésus des titres qui reflètent 
son œuvre accomplie pour nous. Jésus est la Tête de l’Église, le 
Commencement et le Premier-né d’entre les morts, ce qui établit 
Sa prééminence en toutes choses (Col 1:18). Paul affirme aussi 
que « Dieu a voulu que toute plénitude habitât en lui » (Col 1:19, 
LSG). Autrement dit, Paul déclare que Jésus est Dieu! En termes 
simples, Paul affirme que Jésus agit ainsi parce qu’il est Celui 
qu’il est! En tant que Dieu dans toute sa plénitude, Il est capable 
de créer et de racheter. Dans Colossiens 1:19-20, Paul laisse 
entendre que Dieu était satisfait de deux choses: (1) que toute Sa 
plénitude habite en Jésus, et (2) que par Jésus toutes choses soient 
réconciliées avec Lui. Ces deux vérités montrent que la divinité de 
Jésus et Son œuvre de réconciliation sont indissociables.

La leçon de cette semaine met en lumière trois thèmes essentiels:
1. Dieu fait le premier pas dans l’initiative de nous récon-

cilier avec Lui. À cette fin, Il a envoyé Jésus dans le monde 
pour ramener l’humanité à Lui. Mais, en retour, nous devons 
demeurer « fondés et inébranlables dans la foi » et ne pas nous 
« détourner de l’espérance de l’Évangile » (Col 1:23).

2. Dans notre service pour Christ, nous devons nous rappeler 
que nous ne sommes que Ses instruments dans un dessein divin 
bien plus vaste.

3. La puissance de l’Évangile nous conduit à la maturité en vue 
du salut en Christ.   

IIe partie: Commentaire
Illustration 

« Les parents d’Elizabeth Barrett Browning désapprouvèrent tellement 
son mariage avec Robert Browning qu’ils la renièrent. Presque chaque 
semaine, Elizabeth écrivait des lettres d’amour à sa mère et à son père, 
sollicitant une réconciliation, mais elle ne reçut jamais de réponse. Après 
dix années de correspondance, Elizabeth reçut un énorme colis par la 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



120

poste. Lorsqu’elle l’ouvrit, elle découvrit, à sa consternation et à son 
immense chagrin, toutes ses lettres adressées à ses parents. Aucune n’avait 
été ouverte!

Aujourd’hui, ces lettres d’amour comptent parmi les plus belles de la 
littérature anglaise classique. Si ses parents en avaient ouvert et lu ne 
serait-ce que quelques-unes, une réconciliation aurait pu se produire. De 
même, la Bible est la grande lettre de réconciliation que Dieu adresse 
à l’humanité. Nous devons l’ouvrir, la lire attentivement et souvent. » 
(Michael P. Green, 1500 Illustrations for Biblical Preaching (Grand 
Rapids, MI: Baker Books, 2000), p. 297).

Réconciliation, foi et espérance
La Bible indique clairement que Dieu a pris l’initiative de réconcilier 

l’humanité avec Lui. orsque nos premiers parents tombèrent dans le péché, 
Dieu visita le jardin d’Éden pour les chercher (Gn 3:9). Paul affirme que 
« lorsque nous étions ennemis, nous avons été réconciliés avec Dieu par la 
mort de son Fils » (Rm 5:10, LSG). Cet enseignement reflète les paroles 
de Paul dans Colossiens 1:21-22. Notamment, l’initiative divine en vue de 
la réconciliation est un thème central de Romains 5:5-11, comme l’illustre 
le tableau ci-dessous.  

Romains 5:6 
(LSG)

« lorsque nous 
étions encore sans 
force,

Christ, au temps marqué, 
est mort pour des impies »

Romains 5:8 
(LSG)

« lorsque nous 
étions encore des 
pécheurs,

Christ est mort pour nous »

Romains 5:10 
(LSG)

« lorsque nous étions 
ennemis

nous avons été réconciliés 
avec Dieu par la mort de son 
Fils »

Il y a un parallélisme étroit entre les versets 6, 8 et 10 (voir aussi 
Eph 2:4, 5). Lorsque nous étions encore sans force, lorsque nous étions 
pécheurs et ennemis, le Christ est mort pour nous, nous réconciliant ainsi 
avec Dieu. Paul aborde également ce thème ailleurs, avec des ajustements 
mineurs, comme le montre le tableau ci-dessous.

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



121

Passage Agent 
ultime

Action Patient Bénéfici-
aire

Agent in-
termédiaire 

2 Corinthiens 
5:18 (LSG)

Dieu a réconciliés nous avec Lui par Christ

2 Corinthiens 
5:19 (LSG)

Dieu réconciliant le monde avec Lui-
même

en Christ

Colossiens 
1:20 (LSG)

Dieu a voulu récon-
cilier

tout avec Lui par Lui 
[Christ]

Éphésiens 
2:4, 5 (LSG)

Dieu à cause du 
grand amour, 
(nous) a
rendus à la vie

nous avec Christ

Dieu est toujours l’agent ultime et l’initiateur du processus de réconciliation. 
Dans Galates 4:4, 5, Paul utilise le langage de l’adoption pour faire référence 
à l’initiative de Dieu de nous réconcilier avec Lui. Comme Jean l’exprime élo-
quemment: « nous l’aimons, parce qu’il nous a aimés le premier » (1 Jn 4:19, 
LSG). La réconciliation est rendue possible par la mort du Christ (Rm 5:6; 2 
Cor 5:21; Col 1:20; Eph 2:13, 16; etc.), et elle aboutit à la paix avec Dieu 
(Eph 2:14-19). Puisque nous avons été adoptés comme enfants de Dieu (Rm 
8:15; Gal 3:26; Gal 4:4-6; 1 Jn 3:1, 2), notre statut élevé, obtenu par la foi en 
Christ, nous donne accès à Lui (Rm 5:2; Eph 2:18; Eph 3:12; Heb 10:19-22).

En réponse à l’initiative de Dieu, nous devons demeurer « fondés et inébran-
lables dans la foi » et ne pas nous « détourner de l’espérance de l’Évangile » 
(Col 1:23, LSG). La foi et l’espérance sont des vertus chrétiennes qui vont de 
pair (1 Cor 13:13; Gal 5:5; 1 Thes 1:3; 1 Thes 5:8; 1 Pi 1:21). Nous croyons 
et espérons en Dieu pour le salut (1 Pi 1:21), et non dans les mérites humains.

Acteurs d’un plan beaucoup plus vaste

Dans Colossiens 1:25, Paul déclare: « j’ai été fait ministre, selon la charge 
que Dieu m’a donnée auprès de vous afin que j’annonçasse pleinement la 
parole de Dieu » (LSG). Paul savait que son ministère n’était pas une fin 
en soi. Il n’était qu’un acteur dans un plan beaucoup plus vaste. Sinon, 
comment pourrait-il se réjouir dans ses souffrances (Col 1:24)? Seul celui 
qui sait que nos afflictions en ce monde ne sont qu’une épreuve passagère, 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



122

comparées au « poids éternel de gloire » que Dieu nous prépare (2 Cor 4:17, 
18, LSG), est capable de s’en réjouir. Paul affirme que l’accomplissement de 
la Parole de Dieu concerne « le mystère caché de tout temps et dans tous les 
âges, mais révélé maintenant à ses saints » (Col 1:26, LSG). Vraiment, Paul 
avait compris qu’il était un acteur dans une histoire bien plus grande que lui.

Pour l’accomplissement de Son dessein éternel, Dieu a appelé de nombreux 
personnages à travers les siècles à jouer leur rôle dans l’histoire de la rédemp-
tion. Par exemple, Joseph ne s’était pas rendu compte, au début, que Dieu 
guidait les évènements pour préserver le peuple par lequel le Messie promis 
viendrait. Pourtant, cette orchestration des évènements était précisément l’ac-
complissement de Dieu. Sur le chemin de l’Égypte, « Joseph s’abandonne 
tout entier à sa douleur et à son épouvante. Mais, dans sa bonté, Dieu allait 
faire concourir à son bonheur cette douloureuse épreuve. » Ellen G. White, 
Patriarches et prophètes, p. 180, c’est nous qui soulignons. Finalement, les 
années enseignèrent à Joseph que Dieu dirigeait tous les évènements « pour 
sauver la vie à un peuple nombreux » (Gn 50:20, LSG).

Qu’en est-il des autres personnages bibliques? Ils sont si nombreux qu’il 
est impossible de tous les citer (voir Heb 11). Par exemple, que dire du livre 
de Ruth? À la lumière du récit biblique plus large, l’histoire de Ruth montre 
que Dieu agit, même lorsqu’Il semble absent. Ruth joua un rôle essentiel en 
devenant l’arrière-grand-mère de David, le grand roi d’Israël (Rt 4:13, 21-22). 
Elle n’était qu’un personnage dans une histoire beaucoup plus vaste. Dieu fit 
alliance avec David en lui promettant qu’Il établirait sa postérité après lui et 
qu’Il affermirait « pour toujours le trône de son royaume » (2 S 7:12, 13, LSG). 
Cette promesse s’accomplit finalement en Jésus, le Fils eschatologique de 
David (Mt 1:1). Dieu dirige tous les évènements sur la terre pour l’accomplis-
sement de Son dessein éternel en Jésus-Christ! Ce dessein est le mystère qui 
était caché mais qui a maintenant été révélé (Col 1:26).

La maturité en Christ
En tant que chrétiens, nous sommes appelés à croitre en maturité en croyant 

et en mettant en pratique la Parole de Dieu. Paul indique que le but de l’Évan-
gile est de « présenter à Dieu tout homme, devenu parfait en Christ » (Col 1:28, 
LSG). Dieu veut que nous progressions alors que nous nous préparons pour 
la Seconde Venue, sachant que « celui qui a commencé en vous cette bonne 
œuvre la rendra parfaite pour le jour de Jésus Christ » (Phil 1:6, LSG).

La croissance spirituelle implique au moins trois éléments. Premièrement, 
nous devons croitre dans la foi. Lorsqu’il écrivit aux Corinthiens, Paul indiqua 
clairement qu’il s’attendait à ce que leur foi augmente (2 Cor 10:15). De même, 
dans 2 Thessaloniciens 1:3, Paul rend grâce à Dieu pour les Thessaloniciens, 
car leur « foi fait de grands progrès » (LSG). Deuxièmement, nous devons 
croitre dans la connaissance. Pierre nous avertit de croitre « dans la grâce et 
dans la connaissance de notre Seigneur et Sauveur Jésus Christ » (2 Pi 3:18, 
LSG; voir aussi 2 Pi 1:3). De même, Paul exhorte les Colossiens à « marcher 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



123

d’une manière digne du Seigneur » et à croitre « par la connaissance de Dieu » 
(Col 1:10, LSG). Troisièmement, nous devons croitre dans l’amour. Ainsi, Paul 
dit dans 1 Thessaloniciens 3:12: « Que le Seigneur augmente de plus en plus 
parmi vous, et à l’égard de tous, cette charité que nous avons nous-mêmes pour 
vous » (LSG; voir aussi Phil 1:9). De toute évidence, la croissance spirituelle 
vient de Dieu. Les croyants sont appelés à croitre avec « l’accroissement que 
Dieu donne » (Col 2:19, LSG; voir aussi Phil 1:6; 1 Cor 3:6, 7; 2 Cor 9:10). 

IIIe partie: Application
Méditez sur les thèmes suivants, puis demandez aux membres de votre 

classe de répondre aux questions à la fin de la section:
C’est incroyablement encourageant de savoir que Dieu prend l’initiative 

de notre salut, n’est-ce pas? Sans Son intervention initiale, serions-nous 
capables de L’approcher par nous-mêmes? Assurément non! Comme l’a 
exprimé avec force A. W. Tozer: « Avant qu’un homme ne puisse chercher 
Dieu, Dieu doit d’abord l’avoir cherché. » (A. W. Tozer and W. L. Seaver, 
Prayer: Communing with God in Everything—Collected Insights from A. W. 
Tozer, Chicago: Moody Publishers, 2016, p. 238).

La Bible montre que Dieu a pris l’initiative, non seulement au niveau cos-
mique en tendant la main à la seule brebis égarée (notre planète Terre), mais 
aussi au niveau personnel. Après tout, n’est-ce pas exactement ce que Jésus fit 
avec la Samaritaine au puits (Jn 4:1-42), Nathanaël (Jn 1:48) et bien d’autres?

Alors que Dieu prend l’initiative de nous sauver, nous ne devons pas oublier 
qu’Il attend de nous que nous répondions à Son amour en L’aimant en retour et 
en jouant notre rôle dans Son plan divin de salut cosmique. Dieu peut nous uti-
liser malgré nos faiblesses et nos limites. Dans Sa puissance et Sa force, nous 
pouvons accomplir bien plus que nous ne l’imaginons. Toutefois, nous devons 
garder à l’esprit que nous ne sommes que des acteurs d’une histoire divine bien 
plus vaste que nos récits personnels. Un jour, nous comprendrons mieux le rôle 
que nos histoires individuelles ont joué dans le grand récit de la rédemption. 
Jusqu’à ce jour, Dieu veut que nous croissions dans la foi, la connaissance et 
l’amour, en tant qu’instruments de réconciliation et d’espérance!
Questions:

1. De quelles manières Dieu vous a-t-Il cherché dans le passé? Racontez 
une expérience avec la classe.

2. Quel rôle avez-vous dans le grand plan du salut? Avec qui avez-vous 
partagé votre histoire de l’amour rédempteur de Dieu? Comment votre his-
toire a-t-elle déjà eu un impact significatif sur la vie des autres?

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



124

10

La plénitude en Christ

Sabbat après-midi

Lecture de la semaine: Col 2; Heb 7:11; Esa 61:3; 1 Cor 3:6; 
Dt 31:24-26; Rm 2:28, 29; Rm 7:7.

Verset à mémoriser: « Que personne donc ne vous juge au 
sujet du manger ou du boire, ou au sujet d’une fête, d’une nouvelle lune, 
ou des sabbats: c’était l’ombre des choses à venir, mais le corps est en 
Christ » (Colossiens 2:16, 17, LSG).

Vous a-t-on déjà demandé pourquoi vous observez le sabbat? Peut-
être même que le verset à mémoriser de cette semaine a été utilisé 
comme « preuve » contre cela. Pourtant, ce texte ne visait pas le 

quatrième commandement, mais répondait aux erreurs propagées par certains 
faux docteurs de l’Église. Quelles étaient ces erreurs?

Tout d’abord, le faux enseignement est décrit comme s’appuyant sur « la phi-
losophie », « la tradition des hommes », « les rudiments du monde » et « non 
sur Christ » (Col 2:8, LSG). 

Cela impliquait également la circoncision et l’observation des fêtes juives 
(Col 2:11, 16), ainsi que les rituels de pureté juive et les prescriptions alimen-
taires (Col 2:16, 21). Il s’agissait aussi de l’adoration des anges ou d’une tenta-
tive d’imiter le culte des anges (Col 2:18).

Enfin, cet enseignement reposait sur « les ordonnances et les doctrines des 
hommes » et pouvait inclure des pratiques ascétiques (Col 2:22, 23).

Ces faux docteurs étaient clairement religieux et sincères, mais ils s’étaient 
trompés sur l’Évangile. Cette semaine, nous analyserons les raisons sous-
jacentes et comprendrons en quoi le verset à mémoriser ne se rapporte pas à 
notre observance du sabbat du septième jour.

* Étudiez cette leçon pour le sabbat 7 mars.

*Du 28 février au 6 marsLeçon



125

1er mars

La sagesse et la connaissance de Dieu
Job demanda: « Mais la sagesse, où se trouve-t-elle? Où est la demeure de 

l’intelligence? » (Jb 28:12, LSG). Paul répondit que, en Christ, «sont cachés 
tous les trésors de la sagesse et de la science » (Col 2:3, LSG; cf. 1 Cor 1:30). 
Si nous avons Christ, nous possédons tout, même la « pleine intelligence pour 
connaitre » le sens de la vie (Col 2:2, LSG). Par Lui, le mystère de Dieu, qui 
embrasse tout le plan du salut, a été révélé.

Lisez Colossiens 2:1-7. Quel était le but de Paul en écrivant cette Épitre? 
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Le terme grec paraklēthōsin signifie « encouragés » ou « récon-
fortés » (Col 2:2). Le désir de Paul était non seulement d’aider les 
croyants de Colosses à reconnaitre les faux enseignements, mais aussi 
de les unir dans l’amour chrétien. Le temps employé pour les verbes 
indique sa confiance dans l’efficacité de sa lettre.

Cependant, il les félicite pour « le bon ordre qui règne parmi [eux], et la 
fermeté de [leur] foi en Christ » (Col 2:5, LSG). Le terme grec taxis, traduit 
par « ordre », est utilisé dans le Nouveau Testament en référence à l’ordre 
sacerdotal d’Aaron (Lc 1:8; Heb 7:11) et à celui de Melchisédek (Heb 
5:6, 10, LSG; Heb 6:20, LSG; Heb 7:11, 17, LSG), mais Paul l’applique à 
l’ordre dans l’Église (1 Cor 14:40), y compris ici.

Souvent, on considère l’organisation de l’Église comme une simple struc-
ture administrative sans portée théologique. Or, en prescrivant un décorum 
approprié dans le culte (voir, par exemple, 1 Cor 11), et en définissant les 
critères de sélection des anciens et des diacres (1 Tim 3; Tt 1), Paul veillait 
à maintenir l’ordre dans l’Église. Par ces mesures, la sagesse divine et l’en-
seignement biblique sont conservés et transmis fidèlement.

Grâce à l’enseignement juste qu’ils avaient reçu des collaborateurs de 
Paul, les Colossiens avaient une foi « ferme ». Elle ne pouvait vaciller, car 
elle reposait sur un fondement biblique solide, qui, s’il était maintenu, les 
protègerait des erreurs des faux docteurs.  

Quelle a été votre expérience concernant le besoin d’« ordre » dans votre 
propre vie spirituelle? 
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Dimanche



126

2 mars

Enraciné et grandissant en Christ
Le thème de l’épître aux Colossiens contient l’une des exhortations les 

plus claires pour la vie chrétienne: « Ainsi donc, comme vous avez reçu 
le Seigneur Jésus Christ, marchez en lui » (Col 2:6, LSG). Nous recevons 
le salut en recevant une Personne, non un simple ensemble de doctrines. 
Mais accepter Jésus signifie également accepter Ses enseignements, tels 
que transmis par les apôtres et les prophètes (voir Eph 2:20).

Avant tout, accepter Christ implique de mourir à soi-même, un abandon 
total de sa volonté au Christ vivant. La Parole vivante (Jésus) ne peut 
être dissociée de la Parole écrite (la Bible): elles sont indissociables et se 
complètent. En vérité, ce n’est que par les Écritures que nous pouvons 
connaitre Jésus. Nous « marchons » ou vivons « en Lui », c’est-à-dire que 
nous laissons Sa Parole et Son Esprit guider chacune de nos décisions et 
de nos pratiques.

Dans Colossiens 2:7, Paul utilise une métaphore biblique courante qui 
compare les chrétiens à des plantes. Nous devenons enracinés en Christ 
en L’acceptant comme Sauveur et en ordonnant notre vie selon Sa Parole. 
C’est ainsi que nous devenons « affermis par la foi ».

Comment les passages suivants éclairent-ils la métaphore de la 
plante comme symbole du croyant? (Voir Esa 61:3; Mt 3:10; Lc 8:11-15; 
1 Cor 3:6.)   
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Paul expose deux voies possibles pour le croyant. L’une consiste à rester une « plan-
tation de l’Éternel » (Esa 61:3) et à demeurer complet en Christ en s’attachant à Lui et 
à Ses enseignements. L’autre pourrait être comparée à une plante artificielle, semblant 
vivante mais en réalité sans vie. En adoptant des philosophies et des traditions humaines, 
nous nous laissons prendre au piège (en « proie », Col 2:8, LSG). Bien que le Christ 
nous ait libérés, il est possible d’être à nouveau asservis sous un joug de servitude (Gal 
5:1; cf. Ac 15:10).

En somme, adopter des enseignements non bibliques revient à rejeter Christ, car ceux 
qui les suivent acceptent, hélas, un autre Évangile et placent l’autorité humaine au-dessus 
de celle des Écritures (voir Gal 1:6-9). Cela était dangereux pour l’Église primitive et le 
demeure encore aujourd’hui. 

Quelle a été votre propre expérience de ce que signifie le fait de mourir à soi-même 
pour recevoir Christ? Pourquoi cela doit-il être un processus continu?    

_______________________________________________________________________

Lundi



127

Mardi

Cloué à la croix

Lisez Colossiens 2:11-15. Quels problèmes Paul semble-t-il combattre 
ici?
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Combien de fois ces versets, notamment Colossiens 2:14, ont-ils été mal 
interprétés comme arguments contre l’observation du sabbat du septième 
jour?

Pour comprendre ces textes, deux principales interprétations ont été pro-
posées par les adventistes du septième jour: premièrement, « l’acte » cloué 
sur la croix serait la liste des accusations « contre nous », semblable à l’ins-
cription placée par Pilate au-dessus de la croix de Jésus (Mt 27:37; Jn 19:19, 
20). Deuxièmement, la loi cérémonielle écrite par Moïse (voir Dt 31:24-26) 
a été clouée sur la croix.

Si l’on replace le verset dans son contexte, il traite clairement de la loi 
cérémonielle. Paul évoque également la « circoncision que la main n’a pas 
faite » (Col 2:11), c’est-à-dire « du cœur » (Rm 2:28, 29; cf. Dt 30:16), en 
contraste avec la circoncision charnelle, l’une des prescriptions majeures de 
la loi cérémonielle (Lv 12:3; cf. Ex 12:48).

Paul associe ensuite cette transformation intérieure au « dépouillement du 
corps de la chair » et au baptême par immersion. Par ce baptême, nous nous 
identifions à la mort et à la résurrection de Christ (Col 2:11, 12).

Cette expérience de conversion est ensuite décrite comme un passage de 
la « mort par vos offenses » à « la vie » avec Christ qui nous a fait « grâce 
pour toutes nos offenses » (Col 2:13, LSG).

Le mot « ordonnances » (Col 2:14) fait référence aux décrets légaux, 
qu’ils soient séculiers (Lc 2:1, Ac 17:7) ou ecclésiastiques (Ac 16:4). La 
seule autre utilisation de ce terme grec par Paul désigne la loi cérémonielle, 
qui constituait une barrière entre Juifs et Gentils (Eph 2:14, 15).

Puisque Paul avait déjà évoqué le pardon et la transformation intérieure 
symbolisée par le baptême, il est peu probable qu’il revienne sur ce sujet 
avec une métaphore différente, non utilisée ailleurs dans les Écritures. Au 
contraire, il semble rappeler, comme dans l’épître aux Éphésiens, que les 
croyants d’origine paienne de Colosses ne sont pas tenus d’observer la loi 
cérémonielle, y compris la circoncision et les prescriptions de pureté (cf. Ac 
10:28, 34, 35).

De toute évidence, Paul n’enseignait pas que les dix commandements 
avaient été cloués à la croix, puisqu’ailleurs il définit le péché comme la 
transgression de la loi (Rm 7:7).

3 mars



128

4 mars 

L’ombre ou le corps? 

Lisez Colossiens 2:16-19. Quelles sont les pratiques judéo-chrétiennes 
soulignées ici par Paul? 
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

À ce jour, les érudits ne s’accordent pas sur les questions exactes que Paul 
abordait ici. Nous pouvons toutefois être certains que l’Épître de Paul elle-même 
offre de nombreux indices sur l’influence judéo-chrétienne qui semble avoir 
provoqué des divisions au sein de cette Église d’origine non juive (Col 2:13). 
Autrement dit, certains croyants juifs imposaient des pratiques qui n’étaient pas 
nécessaires aux nouveaux membres.

De toute évidence, Colossiens 2:16 énumère un certain nombre de pratiques 
juives régulières qui étaient apparemment maintenues par certains Juifs conver-
tis au christianisme. Mais même les éléments mentionnés dans Colossiens 2:18 
relèvent du même contexte. Jésus avait critiqué les prétentions à l’humilité parmi 
les chefs religieux (voir par exemple Mt 6:1, 5, 7, 16). Les rouleaux de Qumran 
montrent que, dans certaines conceptions juives de l’adoration, les anges occu-
paient une place importante. Ainsi, les problèmes auxquels Paul était confronté à 
Colosses étaient probablement semblables à ceux qu’il avait rencontrés ailleurs.

Étant donné que Colossiens 2:16 est si souvent mal compris, il est important 
de l’examiner attentivement. Remarquez ces points:

L’usage de « donc » (LSG) par Paul indique qu’il tire ici une conclusion de 
ce qu’il avait déjà exposé. Auparavant, il avait déjà écarté la nécessité de la cir-
concision littérale, car c’est le changement intérieur du cœur qui importe (Col 
2:11-15).

Le « manger et le boire » font référence aux offrandes de repas et de libations 
que les Israélites apportaient au temple.

La mention d’une « fête, d’une nouvelle lune, ou des sabbats » (Col 2:16, 
LSG) semble faire allusion à Osée 2:11, où la même séquence de jours cérémo-
niels est évoquée, incluant les sabbats cérémoniels (voir, par exemple, Lv 23:11, 
24, 32).

L’interprétation de Paul elle-même est essentielle à notre compréhension 
de ce verset: ces choses sont « l’ombre des choses à venir, mais le corps est 
en Christ » (Col 2:17, LSG). Ces jours cérémoniels, à l’instar des sacrifices, 
annonçaient l’œuvre du Christ (voir 1 Cor 5:7; 1 Cor 15:23). Le sabbat du 
septième jour, en revanche, a été institué en Éden, avant le péché, bien avant 
l’adoption des sacrifices cérémoniels du sanctuaire; il ne s’agissait donc pas 
d’une ombre destinée à disparaitre après la croix.   

Bien que le sabbat du septième jour ne soit pas en cause ici, comment pou-
vez-vous appliquer le conseil de Paul de ne pas juger les autres? 

Mercredi



129

Les ordonnances des hommes

Lisez Colossiens 2:20-23. Comment comprenez-vous les avertis-
sements de Paul à la lumière des autres éléments abordés dans ce 
chapitre?
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Tout comme dans son Épitre aux Galates, Paul qualifie le souci de l’obser-
vation des cérémonies juives de « rudiments du monde » (Col 2:8, 20, LSG; cf. 
Gal 4:3, 9). En d’autres termes, tout comme le temple terrestre, ces pratiques 
appartiennent à la terre, tandis que notre citoyenneté est céleste. Nous n’avons 
pas besoin d’être alourdis par la loi cérémonielle, car elle n’était qu’une préfi-
guration de la réalité que nous possédons désormais en Christ. Ainsi, même si 
elles ont été initialement données par Dieu, ces ordonnances, ayant accompli 
leur rôle, ne sont plus nécessaires.

Puisque toutes ces règles ont été abolies à la croix, comme l’indique la main 
divine déchirant le voile du temple (Mt 27:51; cf. Dn 9:27), les chrétiens (y 
compris les judéo-chrétiens) n’y sont plus assujettis. En s’y soumettant, on 
s’identifierait en réalité à ce monde périssable, en contraste avec le monde 
nouveau promis en Christ. Après tout, nous attendons avec impatience « de 
nouveaux cieux et une nouvelle terre, où la justice habitera » (2 Pi 3:13) et pas 
seulement une rénovation de cette ancienne terre.

En outre, les pharisiens et les scribes avaient ajouté aux règles mosaïques des 
exigences humaines supplémentaires (voir Mc 7:1-13). La perpétuation des 
cérémonies de l’Ancien Testament, accomplies par le Christ, ne pouvait donc 
plus être considérée comme requise divinement, mais uniquement comme des 
obligations humaines. Elles devenaient en réalité un fardeau pour la foi, plutôt 
qu’un soutien spirituel. Il est si facile de finir par considérer ces observances 
non seulement comme un moyen de se sentir supérieur à ceux qui ne les pra-
tiquent pas, ce qui est déjà regrettable, mais aussi, peut-être, comme méritoires 
pour le salut, un piège que nous devons éviter.

Tout au long de l’histoire chrétienne, les experts bibliques ont succombé à 
la tentation de substituer leur autorité au Saint-Esprit pour guider les croyants 
dans la compréhension du texte. Christ Lui-même est la source d’où jaillit la 
vérité des Écritures, telle qu’enseignée par Paul et les autres rédacteurs inspi-
rés.  

Comment pouvons-nous nous assurer que notre unique fondement 
pour le salut réside dans ce que Jésus a fait pour nous, hors de nous, à 
notre place—indépendamment de ce qu’Il accomplit en nous? 

Jeudi 5 mars



130

 6 mars

Réflexion avancée: « Alors qu’aux temps apostoliques, les 
imposteurs s’efforçaient par la tradition et la philosophie de détruire la foi 
dans les saintes Écritures, de nos jours, par la “haute critique”, l’évolution-
nisme, le spiritisme, la théosophie, le panthéisme, l’ennemi de toute justice 
cherche à égarer les âmes. Pour beaucoup de gens, la Bible est une lampe sans 
huile, parce qu’ils suivent des sentiers où les croyances spéculatives mènent 
à la confusion et aux erreurs. L’œuvre de la haute critique, en disséquant, en 
conjecturant, en reconstruisant, détruit la foi dans l’inspiration de la Bible. 
C’est frustrer la Parole de Dieu de son pouvoir de diriger, d’élever, d’inspirer 
les vies humaines que de professer de telles théories. Le spiritisme enseigne 
aux multitudes que le désir est le mobile le plus puissant, que licence signifie 
liberté et que l’homme n’est responsable que de lui-même.

Le disciple du Christ entendra les “discours séduisants” contre lesquels 
l’apôtre met en garde les croyants de Colosses. Il aura affaire avec les interpré-
tations spiritualistes des Écritures, mais il ne les acceptera pas. Il fera entendre 
clairement les vérités éternelles de la Parole. Les yeux fixés sur le Christ, il 
ira de l’avant sur le chemin que le Sauveur a tracé, rejetant toute idée qui n’est 
pas en harmonie avec son enseignement. Le sujet de sa contemplation et de ses 
méditations sera la vérité divine. Il considèrera la Bible comme étant la voix 
d’en haut s’adressant directement à lui. Ainsi, il trouvera la divine sagesse. » 
Ellen G. White, Conquérants pacifiques, p. 421-422. 

Discussion:
Ê Que signifie le fait qu’en Christ « habite corporellement toute la pléni-
tude de la divinité » et qu’Il « est le chef de toute domination et de toute 
autorité » (Col 2:9, 10, LSG)? Voir aussi Jn 1:1; Heb 1:3; 1 Pi 3:22.

Ë Nous avons probablement tous entendu Colossiens 2:14-16 être utilisé 
comme argument contre le sabbat du septième jour. Quels autres pro-
blèmes, en plus de ce que la leçon de cette semaine a mis en évidence, 
surgissent lorsque l’on utilise ces textes pour prétendre que nous n’avons 
plus besoin d’observer le quatrième commandement?   

w Comment gérez-vous ceux qui insistent pour que nous observions éga-
lement les lois cérémonielles? Bien que l’on puisse, peut-être, trouver des 
bénédictions spirituelles ou théologiques à leur maintien, quels problèmes 
apparaissent-ils si l’on exige leur observation?

Í Ellen G. White a écrit que nous devons considérer la Bible « comme 
étant la voix d’en haut s’adressant directement » à nous. Pourquoi devons-
nous alors nous prémunir soigneusement contre quiconque ou quoi que 
ce soit qui pourrait affaiblir notre foi dans l’autorité et l’inspiration de 
toutes les Écritures, même celles qui nous mettent parfois mal à l’aise?

  

Vendredi



131

Risquer la prison ou la mort  

Après six mois passés à aller à l’Église le jour du sabbat, René 
fut convoqué par son patron. « L’autre comptable ne travaille 

pas aussi bien que vous », dit-il. « Puis-je vous demander un service? 
Pouvez-vous travailler au moins une heure le samedi? »

 René se souvint qu’il avait prié pendant deux ans: « Seigneur, si Tu 
me donnes la chance d’aller à l’Église le samedi, je sanctifierai le sabbat 
jusqu’à ma mort. »

Il secoua la tête. « Je ne peux pas », dit-il.
« Vous devez le faire », dit son patron. « Seulement une heure. À 

quelle heure allez-vous à l’Église? »
« De 8 à 12 heures. »
« Dans ce cas, vous pouvez venir à 13 heures dans l’après-midi. »
« Mais c’est le samedi. »
« Peu importe. »
« Ça ne me va pas. »
Le patron de René le regarda longuement et durement.
« C’est à vous de décider », dit-il, et partit.
Six semaines plus tard, le patron lança un ultimatum avec une menace 

à peine voilée. « Quelle est votre décision finale? », demanda-t-il. « Vous 
devez travailler samedi prochain. Si vous ne le faites pas, je ne saurai 
quoi faire. »

 René savait qu’il travaillait dans un pays hostile au christianisme. 
Les gens n’avaient pas le droit d’exercer leur religion. Il avait entendu 
parler de personnes qui avaient été emprisonnées et menacées de mort 
pour leur foi. De retour chez lui, il s’écria: « Seigneur, on dirait que j’ai 
beaucoup de problèmes. Veux-Tu que je meure ici? »

 Trois jours plus tard, René se rendit à l’Église le jour du sabbat. 
Il vivait dans un appartement situé dans le même immeuble que son 
bureau. Alors qu’il quittait le bâtiment, un collègue lui demanda: « Tu 
ne viens pas travailler aujourd’hui? »

« Je ne viendrai pas » répondit René.
 René avait un téléphone portable de l’entreprise et il l’a éteint. Il ne 

voulait pas être dérangé à l’Église.
Cet après-midi-là, son patron fit une visite surprise au bureau. Il 

appela René à plusieurs reprises, mais n’avait pas pu le joindre au télé-
phone. Plus tard, le collègue dit à René: « Le patron 
était comme le diable. Ses yeux étaient injectés de sang, 
comme s’il voulait te dévorer. Il voudra peut-être t’en-
voyer en prison. S’il te plaît, ne nous met pas aussi dans 
le pétrin. »

René Tucaldo est le directeur financier du 
Mouvement des 1000 missionnaires, dont le siège à 
Silang, aux Philippines, a été construit avec l’aide 
d’une offrande du treizième sabbat de 1996. En 
savoir plus la semaine prochaine.

HHistoire istoire MMissionnaireissionnaire

Produit par le Comité de la Conférence Générale pour la  Mission Adventiste.  Site 
Web: www.AdventistMission.org



132

Ire partie: Aperçu
  
Texte clé: Colossiens 2:16, 17 

Étude contextuelle: Col 2.

Dans la conclusion de Colossiens 1, Paul exprime son désir 
que son auditoire croisse en maturité en Christ (Col 1:28). Dans 
Colossiens 2, il développe cette idée. Colossiens 2:1-5 posent les 
bases de ce qui suit. Paul veut que ses lecteurs « soient unis dans 
la charité » (Col 2:2, LSG), qu’ils atteignent « une pleine intelli-
gence pour connaitre le mystère de Dieu » (Col 2:2, LSG; c’est 
nous qui soulignons), et qu’ils affermissent leur foi en Christ (Col 
2:5). En somme, Paul souhaite que ses lecteurs grandissent dans 
leur foi, dans leur connaissance du mystère de Dieu et dans leur 
amour pour le Christ et les uns pour les autres. En substance, Paul 
exhorte son auditoire à être « complets » en Christ, ou, pour utili-
ser un terme différent, à faire preuve de « maturité » dans l’exer-
cice de leur foi. Dans Colossiens 2:6-23, Paul précise comment 
atteindre cet objectif.

La leçon de cette semaine met l’accent sur deux thèmes princi-
paux:

1. La perfection en Christ implique le fait de Le connaitre et de 
croitre en Lui. Ce cheminement nous prémunit contre les faux 
enseignants.

2. La perfection en Christ implique également le fait de pla-
cer toute notre confiance en Lui pour le salut, et non dans les 
règles. Il est important de noter que la Croix rend la loi cérémo-
nielle inutile, mais non la loi morale. Les rites cérémoniels de 
l’Ancien Testament n’étaient que des ombres de l’œuvre et du 
sacrifice futurs du Christ. Ces types ont pris fin avec Sa mort. 
Les Dix Commandements, y compris le sabbat du septième jour, 
demeurent pleinement valables.

IIe partie: Commentaire
Illustration

 
« Lorsque James Garfield, qui devint plus tard président des États-

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



133

Unis, était directeur du Hiram College dans l’Ohio, un père lui demanda 
si le cursus de son fils pouvait être abrégé afin que celui-ci termine ses 
études plus rapidement. “Certainement”, répondit Garfield. “Mais tout 
dépend de ce que vous voulez faire de votre garçon. Si Dieu veut faire 
un chêne, Il prend cent ans. S’Il veut faire une courge, Il n’a besoin 
que de deux mois.” » (Michael P. Green, 1500 Illustrations for Biblical 
Preaching, Grand Rapids, MI: Baker Books, 2000, p. 356).

Paul dit: « celui qui a commencé en vous cette bonne œuvre la rendra 
parfaite pour le jour de Jésus Christ » (Phil 1:6, LSG). Commentant le 
cheminement spirituel de David, Alan Redpath exprime la même idée: 
« La conversion d’une âme est le miracle d’un moment, la formation 
d’un saint est l’œuvre de toute une vie. » (Alan Redpath, The Making 
of a Man of God: Lessons from the Life of David, Grand Rapids, MI: 
Fleming H. Revell, 2013, extrait de l’avant-propos).

Connaitre Christ et croitre en Lui

La lecture de Colossiens permet de conclure que Paul était très 
préoccupé par l’infiltration de faux enseignants dans l’Église. Cette 
inquiétude transparait probablement dans l’expression: « combien est 
grand le combat que je soutiens pour vous » (Col 2:1, LSG). Dans ce 
contexte, le terme « combat » évoque sans doute « l’anxiété » ou « la pré-
occupation ». (William Arndt et al., A Greek-English Lexicon of the New 
Testament and Other Early Christian Literature, Chicago, University 
of Chicago Press, 2000, p. 17). Le mot grec traduit par « combat » est 
utilisé ailleurs en référence à une lutte contre une opposition humaine ou 
spirituelle (par exemple, 1 Thes 2:2). Dans ce contexte, il décrit « l’œuvre 
infatigable de l’apôtre – une lutte intense pour la propagation, la crois-
sance et l’affermissement de la foi, but de sa mission ». (David J. Williams, 
Paul’s Metaphors: Their Context and Character, Grand Rapids, MI: Baker 
Academic, 1999, p. 290).

Le terme « combat » provient du domaine sportif, plus précisément 
des compétitions. Il suggère ainsi un effort acharné. Ces éléments 
montrent que Paul ne considérait pas la lutte contre les faux enseigne-
ments comme une question secondaire. Nous ne devons pas non plus la 
considérer comme telle. Il est très probable que ce « combat » en faveur 
des Colossiens désigne la prière fervente de Paul pour eux. Il intercé-
dait afin que leurs cœurs soient affermis, de sorte qu’ils ne soient pas 
séduits par de faux enseignements. Il souhaitait qu’ils soient « unis 
dans la charité, et enrichis d’une pleine intelligence pour connaitre le 
mystère de Dieu, savoir Christ » (Col 2:2, LSG).

Le concept de la connaissance est central dans Colossiens. Tout au 
long de l’Épitre, Paul désire que son auditoire parvienne à la connais-
sance de « la grâce de Dieu conformément à la vérité » (Col 1:6, LSG), 
de « sa volonté, en toute sagesse et intelligence spirituelle » (Col 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



134

1:9, LSG), de « la glorieuse richesse de ce mystère parmi les païens, 
savoir: Christ en vous » (Col 1:27, LSG), et du « mystère de Dieu, 
savoir Christ » (Col 2:2, LSG). En somme, Paul montre que l’antidote 
aux faux enseignements réside dans la connaissance de Dieu et du 
Christ (Col 2:1-4, 8). Cette connaissance découle de la Parole de Dieu, 
comme il le suggère dans Colossiens 3:16: « Que la parole de Christ 
habite parmi vous abondamment; instruisez-vous et exhortez-vous les 
uns les autres en toute sagesse, par des psaumes, par des hymnes, par 
des cantiques spirituels, chantant à Dieu dans vos cœurs sous l’inspi-
ration de la grâce » (LSG).

Le Christ, notre seul espoir de salut
Dans Colossiens 2:11-15, Paul exalte l’œuvre rédemptrice du Christ 

pour nous. En Christ, nous avons reçu une circoncision « qui n’est 
pas faite de main d’homme » (Col 2:11, LSG), c’est-à-dire l’œuvre 
de Christ dans notre cœur. Nous avons été « ensevelis avec lui par le 
baptême » et « ressuscités en lui » (Col 2:12, LSG). En d’autres termes, 
Dieu nous a rendus vivants avec Christ en « nous faisant grâce pour 
toutes nos offenses » (Col 2:13, LSG). En somme, Paul affirme que 
Christ est notre unique espoir de salut.

Cependant, certaines déclarations de Paul dans Colossiens 2, en 
particulier dans Colossiens 2:11-23, sont utilisées par beaucoup 
aujourd’hui pour suggérer que l’apôtre parle de l’annulation des Dix 
Commandements; plus précisément, il est avancé que le sabbat du 
septième jour n’est plus valide ni contraignant pour les chrétiens. 
Contrairement à cette affirmation, Colossiens 2 ne traite pas de l’abro-
gation des Dix Commandements. Paul laisse entendre à plusieurs 
reprises dans ses lettres, dans l’Épitre aux Colossiens comme ailleurs, 
que les Dix Commandements demeurent valables pour les chrétiens, 
comme on peut le constater dans les passages suivants.

Paul cite le cinquième commandement dans Éphésiens 6:2, 3, le 
sixième, le septième et le huitième dans Romains 13:9, et le dixième dans 
Romains 7:7 (et aussi dans Rm 13:9). Dans Colossiens 3:20, il répète une 
exhortation que l’on retrouve également dans Éphésiens 6:1: « Enfants, 
obéissez à vos parents » (LSG). Sur la base d’Éphésiens 6:1-3, on peut 
conclure que l’exhortation « Enfants, obéissez à vos parents » (présente 
à la fois dans Eph 6:1 et Col 3:20) repose sur la validité du cinquième 
commandement (Eph 6:2, 3; cf. Ex 20:12). Dans tous ces passages, il est 
sous-entendu que les Dix Commandements restent obligatoires pour 
les croyants sous la nouvelle alliance. Par ailleurs, les listes de vices 
et de vertus dans les Épitres pauliniennes, en particulier la liste de 
vices que l’on trouve dans Colossiens 3:5-9, s’inscrivent dans le cadre 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



135

des dix commandements (voir David W. Pao, Colossians & Philemon, 
Zondervan Exegetical Commentary on the New Testament [Grand 
Rapids, MI: Zondervan, 2012], p. 220).

Un érudit non adventiste reconnait ceci: « Il y a de bonnes raisons de 
croire… que les Dix Commandements… nous sont toujours valables. 
Quand, par exemple, Jésus parle des “commandements”, il est clair qu’il 
s’agit des Dix Commandements (Lc 18:20). De même, lorsque Paul parle 
de la loi dans Romains 7:7, il se réfère aux Dix Commandements. » (Iain 
D. Campbell, Opening up Exodus, Opening Up Commentary (Leominster, 
U.K.: Day One Publications, 2006), p. 83).

S’agissant du sabbat du septième jour, le Nouveau Testament montre 
qu’il demeure en vigueur pour les croyants sous la nouvelle alliance. 
Tout comme Jésus, Paul observait le sabbat (voir Lc 4:16; Ac 17:2). Dans 
Apocalypse 14:6, 7, une allusion au quatrième commandement souligne 
la validité du sabbat du septième jour pour les chrétiens. De même, 
lorsque Paul et Barnabas protestèrent contre le fait d’être adorés par les 
idolâtres, ils attirèrent l’attention sur l’adoration du « Dieu vivant, qui a 
fait le ciel, la terre, la mer, et tout ce qui s’y trouve » (Ac 14:15; voir Ex 
20:11). Il est également possible que, dans sa présentation de la préémi-
nence du Christ dans Colossiens 1:15-20, Paul ait à l’esprit Genèse 1 et 2 
ainsi qu’Exode 20:8-11. Ces deux passages ont en commun le thème du 
sabbat (voir John K. McVay, “Colossians,” in Ángel Manuel Rodríguez, 
ed., Andrews Bible Commentary: New Testament [Berrien Springs, MI: 
Andrews University Press, 2022], pp. 1745, 1751–1753).

Étant donné que Paul était un observateur du sabbat, il est évident qu’il 
ne peut plaider en faveur de l’annulation des Dix Commandements dans 
Colossiens 2:11-23. Ainsi, « l’acte dont les ordonnances nous condam-
naient » (Col 2:14, LSG), cloué à la croix, ne fait pas référence à la loi 
morale. Il peut s’agir d’une allusion à la loi cérémonielle ou à une sorte 
de certificat de dette. De même, Colossiens 2:16 ne traite pas du sabbat 
hebdomadaire du septième jour. Le texte fait probablement référence à (1) 
des sabbats cérémoniels, (2) des sacrifices offerts lors des fêtes juives ou 
(3) à l’observation du sabbat du septième jour pour de mauvaises raisons. 
Pour plus de détails, voir John K. McVay, “Colossians,” in Ángel Manuel 
Rodríguez, ed., Andrews Bible Commentary: New Testament (Berrien 
Springs, MI: Andrews University Press, 2022), pp. 1752, 1753

IIIe partie: Application
Méditez sur les thèmes suivants, puis invitez les membres de votre 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



136

classe à répondre aux questions à la fin de cette section:
Philippiens 1:6 est sans doute l’un des passages les plus connus 

de la Bible. Nous aimons cette promesse: « celui qui a commencé 
en vous cette bonne œuvre la rendra parfaite pour le jour de Jésus 
Christ » (LSG). Il est essentiel de se rappeler que la perfection en 
Christ implique un processus d’apprentissage à travers Sa Parole. 
En effet, il est impossible de demeurer en Lui si Ses paroles ne 
demeurent pas en nous (Jn 15:7). De la Parole de Dieu, nous rece-
vons la nourriture nécessaire à la croissance spirituelle (1 Pi 2:2), 
y compris à la croissance dans la foi (Rm 10:17). Comme le 
dit le psalmiste: « Ceux qui connaissent ton nom se confient en 
toi » (Ps 9:10, LSG). La connaissance de Dieu et de Sa Parole 
nous prémunit contre les faux enseignements.

La véritable connaissance de Dieu conduit naturellement à la 
soumission et à la fidélité envers Lui. À cet égard, la loi morale 
joue un rôle fondamental, car elle nous révèle le caractère de Dieu 
et Sa volonté. Pourtant, certains affirment que la loi constitue un 
obstacle à l’Évangile. Or, rien n’est plus faux que cette déclara-
tion. La réalité est tout autre. Selon les propos de Joe M. Sprinkle, 
un érudit non adventiste, la loi morale « est un prélude à l’Évan-
gile » en ce sens qu’elle « désigne Christ, qui est l’accomplisse-
ment de la loi ». (Joe Sprinkle, Biblical Law and Its Relevance: A 
Christian Understanding and Ethical Application for Today of the 
Mosaic Regulations, cité par Roy E. Gane, Old Testament Law 
for Christians: Original Context and Enduring Application (Grand 
Rapids, MI: Baker Academic, 2017), p. 4, note de bas de page 2).

Questions:
1. Partagez avec la classe votre texte biblique préféré. De quelle 

manière ce texte vous a-t-il nourri, fortifié dans votre relation avec 
Dieu ou protégé des faux enseignements?

2. Comment la loi morale désigne-t-elle Jésus? En quoi Jésus 
est-Il l’accomplissement de la loi? Pourquoi est-il erroné d’affir-
mer que la loi morale constitue un obstacle à l’Évangile?  

___________________________________________________ ______

___________________________________________________ ______

___________________________________________________ ______

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



137

11

Vivre avec  Christ

Sabbat après-midi

Lecture de la semaine: Col 3:1-17; Rm 1:18; Rm 6:1-7; Eph 
4:22-24; Dt 7:6-8; 1 S 16:23.
Verset à mémoriser:  « Mais par-dessus toutes ces choses revê-
tez-vous de la charité, qui est le lien de la perfection » (Colossiens 3:14, LSG).  

On nous exhorte souvent à ne point nous attacher outre mesure aux réalités célestes, 
sous peine de devenir inutiles aux affaires de la terre. S’il est vrai qu’un excès 
de spiritualité mal comprise peut nous éloigner de nos responsabilités concrètes, 

l’apôtre Paul souligne dans l’épître aux Colossiens (chapitre 3) une vérité tout aussi essen-
tielle : quiconque s’attache trop aux choses terrestres devient, à l’inverse, d’aucune utilité 
pour le Seigneur dans les affaires célestes.

Paul nous invite ainsi à considérer un ensemble de principes à la fois élevés et pro-
fondément concrets, dont l’origine est céleste et que seuls peuvent saisir ceux qui sont 
« ressuscités avec le Christ » (Col 3,1). Ses conseils, bien qu’ancrés dans la réalité 
quotidienne, portent une puissance transformatrice capable d’éclairer l’ensemble de nos 
relations humaines — non seulement celles vécues au sein de l’Église, mais aussi toutes 
nos interactions avec autrui.

Christ Lui-même a déclaré: « Aimez vos ennemis, bénissez ceux qui vous maudissent, 
faites du bien à ceux qui vous haïssent… afin que vous soyez fils de votre Père qui est 
dans les cieux; car il fait lever son soleil sur les méchants et sur les bons, et il fait pleuvoir 
sur les justes et sur les injustes » (Mt 5,44-45, LSG).

Ces paroles semblent impossibles à mettre en pratique, n’est-ce pas? Et, en effet, elles 
le sont, d’un point de vue purement humain. Pour vivre ainsi, il nous faut d’abord mourir 
à nous-mêmes afin de vivre véritablement pour Dieu. C’est pourquoi nous devons élever 
notre pensée vers les réalités célestes, si nous voulons être réellement utiles, ici-bas, à notre 
Père céleste.

Au cours de cette semaine, nous découvrirons comment la vie en communion avec 
Christ transforme notre existence, dès maintenant et jusque dans l’éternité. 

* Étudiez cette leçon pour le sabbat 14 mars.

*Du 7 au 13 marsLeçon



138

8 mars

La pensée vers les choses célestes 

Lisez Colossiens 3:1-4. Selon Paul, quelle est la condition nécessaire 
pour que nous ayons l’esprit tourné vers les choses célestes? Qu’en pen-
sez-vous? 
___________________________________________________ _______

___________________________________________________ _______

Du sommet d’une montagne, il est possible d’observer un vaste paysage qui 
s’étend tout autour de soi. Depuis des temps immémoriaux, les montagnes ont 
été fréquentées par ceux qui cherchaient à vivre une expérience plus intime avec 
Dieu (voir Ps 121:1-2). Même les montagnes artificielles, appelées ziggourats, 
ont été édifiées par les païens dans un but similaire: rencontrer les dieux. Il est 
intéressant de noter que la ville d’Ur, qu’Abram a été appelé à quitter, possédait 
une très grande ziggourat visible à des kilomètres à la ronde. Mais s’élever phy-
siquement ne rapproche pas de Dieu. Aucun effort humain n’a jamais suffi pour 
atteindre le ciel sur le plan spirituel. Au contraire, ce n’est que par un miracle de 
grâce, par lequel nous sommes morts avec Christ et avons été ressuscités avec 
Lui (figurativement représenté par le baptême [Col 2:12-13]), qu’il est possible 
de se rapprocher du ciel.

Remarquez que depuis le début de Colossiens 3, l’accent est mis à plusieurs 
reprises sur ce qui est en haut, c’est-à-dire, ce qu’il y a au ciel: « les choses 
d’en haut », « où Christ est assis », « aux choses d’en haut », « avec Christ en 
Dieu », « avec lui dans la gloire » (Col 3:1-4, LSG).

Certes, de nombreux aspects de la vie chrétienne échappent à la logique 
humaine. Comment une personne peut-elle « mourir » et « ressusciter » alors 
qu’elle est manifestement la même ? Ces réalités semblent absurdes pour l’es-
prit naturel, non transformé par le Saint-Esprit. Mais pour ceux qui ont reçu un 
cœur nouveau, la mort au péché et la résurrection avec Christ sont bien réelles. 
Comme le dit un hymne anglais: « Comment sais-je qu’Il vit ? Il vit dans mon 
cœur. »

Néanmoins, Paul donne ces commandements parce qu’il y a un besoin 
constant que cette vie spirituelle soit renouvelée (voir 2 Cor 4:16). Nous pou-
vons, en effet, tomber et nous perdre! Et nous ne sommes jamais à l’abri de la 
tentation dans cette vie.

Nous devons donc choisir chaque jour de « chercher les choses d’en haut » 
(Col 3:1). Notre vie éternelle est en sécurité, « cachée avec Christ en Dieu » (Col 
3:3, LSG), mais l’expression extérieure de cette vie sera tout sauf cachée. 

Où se trouvent souvent vos pensées: sur les choses d’en haut ou sur les 
choses d’en bas? Si elles se tournent souvent sur les choses d’en bas, com-
ment en changer la direction?  
___________________________________________________ _______

Dimanche



139

9 mars

Mettre fin à l’amour des choses terrestres
Nous entendons aujourd’hui de nombreux slogans tels que: « Non à la 

guerre! » « Non à la déforestation! » « Non aux armes nucléaires! » Mais 
l’une d’entre elles que nous n’avons probablement jamais entendue est « Non 
à l’amour des choses terrestres! » Cela ne correspond tout simplement pas à 
la sensibilité de notre monde. Ce n’est pour autant pas parce que les autres 
slogans sont faux ou que ce qu’ils préconisent soit erroné. Ils sont juste très 
myopes, par rapport à la proximité de l’éternité. Notre objectif doit être éter-
nellement plus élevé. 

Lisez Colossiens 3:5-6 (voir aussi Rm 6:1-7). Comment faisons-nous 
l’expérience de ce que signifie le fait d’être mort à soi-même et aux choses 
terrestres, et de vivre pour « les choses d’en haut » (Col 3:1)? 
___________________________________________________________

___________________________________________________________
Même si spirituellement nous sommes morts avec Christ, nos « membres », 

c’est-à-dire, les tentations que notre corps et notre esprit nous présentent, doivent 
être mis à mort. Mais nous devons nous rendre compte de deux choses en relation 
avec ce commandement.

Tout d’abord, dans Colossiens 3:1, la forme grecque que Paul utilise suppose 
que nous avons été, en effet, ressuscités avec Christ. Deuxièmement, le com-
mandement dans Colossiens 3:5 est une conséquence de ce fait (« donc »). Nous 
pouvons mettre à mort les choses terrestres (l’impudicité, l’impureté, les passions, 
les mauvais désirs, et la cupidité, etc.) uniquement parce que nous avons été ressus-
cités avec Christ et que nous avons Sa vie spirituelle et Sa puissance pour chasser 
ces choses de nos esprits et de nos vies.

Il est intéressant de noter que la seule autre occurrence en grec de l’expression 
exacte qui apparait dans Colossiens 3:6, « la colère de Dieu », se trouve dans 
Romains 1:18. Dieu « livre » les gens à leurs propres mauvaises voies, et donc 
Sa colère « vient » aussi (voir Ap 6:16-17) « sur les fils de la rébellion » (Col 
3:6, LSG). Dans Romains 1:18, Paul fait référence à « toute impiété et toute 
injustice », assimilant « l’impureté » (en utilisant le même mot grec que celui 
qu’on trouve dans Colossiens 3:5) très spécifiquement aux gens qui se livrent 
aux « convoitises de leurs cœurs; en sorte qu’ils déshonorent eux-mêmes leurs 
propres corps » (Rm 1:24, LSG).

Comment déshonorent-ils leur corps? D’abord, parce qu’ils refusent de recon-
naitre le Créateur, mais aussi par des « passions infâmes: car leurs femmes ont 
changé l’usage naturel en celui qui est contre nature; et de même les hommes, 
abandonnant l’usage naturel de la femme, se sont enflammés dans leurs désirs les 
uns pour les autres, commettant homme avec homme des choses infâmes » (Rm 
1:26-27, LSG).  
Comment mettons-nous en pratique ces paroles: « Faites donc mourir les 
membres qui sont sur la terre » (Col 3:5)?    

Lundi



140

Renouvelé dans la connaissance     

Lisez Colossiens 3:6-11. Comment Paul poursuit-il son raisonnement?   
_______________________________________________________________________

______________________________________________________________________  

Les premières paroles de Colossiens 3:8 signalent le changement radical 
et décisif de la mort à la vie: « Faites donc ». Le mot « donc » en grec est 
emphatique. Maintenant donc, c’est-à-dire, puisque vous êtes ressuscité 
avec Christ et que vous cherchez les choses d’en haut, votre vie présente 
doit montrer un contraste marqué avec votre vie antérieure. Après avoir fait 
mourir « les membres qui sont sur la terre » (Col 3:5, LSG), « maintenant, 
renoncez à toutes ces choses, à la colère, à l’animosité, à la méchanceté, 
à la calomnie, aux paroles malhonnêtes qui pourraient sortir de votre 
bouche » (Col 3:8, LSG).

La colère et l’irritation peuvent toutes deux décrire la réponse juste 
de Dieu au péché (évoqué hier) comme elles s’appliquent à Jésus (Mc 3:5, 
Ap 6:16). En revanche, nous sommes exhortés à être « prompt à écouter, 
lent à parler, lent à se mettre en colère; car la colère de l’homme n’accom-
plit pas la justice de Dieu » (Jc 1:19-20, LSG). La méchanceté souhaite le 
malheur à autrui. La calomnie est conçue pour diffamer. Paul condamne 
également le langage abusif et obscène. Enfin, il est interdit de se mentir les 
uns aux autres (cf. Lv 19:11, 18), « vous étant dépouillés du vieil homme et 
de ses œuvres » (Col 3:9, LSG). 

Que veut dire Paul par le « vieil homme » par opposition à « l’homme 
nouveau »? Voir Rm 6:6 et Eph 4:22-24. 
_______________________________________________________________________

Les verbes que Paul emploie pour cette transformation de l’ancien au nouveau 
font allusion au vêtement, comme si l’on enlevait des vieux habits sales pour 
être revêtu de vêtements blancs (cf. Zac 3:4). Une distinction similaire est faite 
entre l’ancienne et la nouvelle alliance, caractérisées respectivement par la lettre 
extérieure de la loi et par la loi inscrite par l’Esprit dans le cœur (2 Cor 3:4-18).

Ces métaphores décrivent la conversion et ses effets, que Paul appelle une 
« nouvelle créature » (2 Cor 5:17, LSG). Nous sommes renouvelés « dans la 
connaissance, selon l’image de celui [Christ] » (Col 3:10, LSG), qui est l’image 
du Dieu invisible (Col 1:15). Acquérir la connaissance du Christ par Sa Parole 
nous transforme « en la même image, de gloire en gloire » (2 Cor 3:18). Cela 
nous place au-dessus de toutes les frontières ethniques, géographiques et sociales 
(Col 3:11), parce que nous sommes citoyens d’un royaume supérieur.

Mardi 10 mars 



141

11 mars

Le caractère de la vie nouvelle 
Après avoir décrit les mauvaises habitudes et les qualités négatives qui sont éliminées 

et mises de côté lorsque nous venons à Christ, Paul passe au positif, comme on passe 
des ténèbres à la lumière. 

Lisez Colossiens 3:12-14. Comment les croyants sont-ils décrits et, selon vous, 
comment cela se rapporte-t-il aux qualités qu’ils doivent « revêtir »? 
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Tout comme Israël fut appelé par Dieu à être Son peuple spécial et à refléter 
Son caractère, ceux qui croient en Jésus sont « des élus de Dieu » (Col 3:12, 
LSG). Cependant, tous ne sont pas à la hauteur de cette vocation. Comme l’a 
dit Jésus: « il y a beaucoup d’appelés, mais peu d’élus » (Mt 22:14, cf. Mt 24:22, 
24, 31). Les références de Paul aux élus ont un sens similaire (Rm 8:33, 2 Tim 
2:10). De plus, tout comme Israël, Dieu « aime » les croyants et ils sont « un 
peuple saint » (Dt 7:6-8). Ce privilège comporte une responsabilité importante: 
« afin que vous annonciez les vertus de celui qui vous a appelés des ténèbres 
à son admirable lumière » (1 Pi 2:9, LSG). Et nous le manifestons par notre 
manière de vivre aujourd’hui.

Les huit qualités mentionnées par Paul constituent toute une liste! 
« revêtez-vous de compassion, de bonté, d’humilité, de douceur, de 
patience. Supportez-vous les uns les autres… pardonnez-vous récipro-
quement » et « par-dessus toutes ces choses… la charité » (Col 3:12-14, 
LSG). Celles-ci ne peuvent jaillir que d’un cœur uni à Christ, parce qu’elles 
décrivent Son caractère et la manière dont Il nous traite. Nous devons pardon-
ner aux autres « De même que Christ vous a pardonné » (Col 3:13). L’amour est 
« le lien de la perfection » (Col 3:14, LSG), parce que c’est Son amour envers 
nous qui nous lie à Lui et nous permet d’aimer véritablement les autres (1 Jn 
4:11, 12).

Ces qualités influencent nos relations de deux manières. Tout d’abord, faire 
preuve d’amour, de miséricorde, de bonté et de pardon envers les autres attire 
de la bénédiction sur nous-mêmes et sur les autres. Aimer et bénir autrui est une 
source de satisfaction. Les autres nous répondront généralement de la même 
manière, et nous continuerons à recevoir la miséricorde et le pardon de Dieu 
(Mt 5:7, Mt 6:14). Deuxièmement, et c’est là l’essentiel, cela glorifie Dieu et 
peut encourager d’autres personnes à croire et à suivre Jésus, car cela montre 
la puissance de la grâce divine. « Aucune influence n’a plus de force sur l’âme 
humaine que celle d’une vie désintéressée. L’argument le plus puissant en 
faveur de l’Évangile, c’est un chrétien aimant et aimable. » Ellen G. White, Le 
ministère de la guérison, p. 334. 

Dans quelle mesure représentez-vous Jésus dans la façon dont 
vous traitez les autres, en particulier ceux qui peuvent se montrer 
méchants envers vous?  

Mercredi



142

Vivre la nouvelle vie 
L’intérêt de Paul pour la paix et l’harmonie dans l’Église apparait clairement dans les 

derniers versets de Colossiens 3. Nous avons déjà étudié la paix de Dieu en détail (voir 
la leçon 7). Contrairement à la pax romana, la pax Christi n’est pas une paix imposée de 
l’extérieur, mais elle doit nous « gouverner » de l’intérieur. Cela ne peut se produire que si 
le Christ est au contrôle de notre vie.  

Lisez Colossiens 3:16, 17. Qu’est-ce qui permet spécifiquement au Christ d’être 
au contrôle de notre vie, et quel rôle la musique joue-t-elle dans tout cela?  

 �

 �

Le langage de Paul est très descriptif. Il évoque la parole du Christ qui 
habite en nous. Cela se produit lorsque nous lisons attentivement la Bible 
afin d’écouter et d’apprendre la sagesse divine. Apparemment, bien que 
le texte grec soit quelque peu ambigu, la musique joue un rôle important 
dans l’enseignement et l’exhortation les uns des autres: « instruisez-vous 
et exhortez-vous les uns les autres » (Col 3:16). Mais pas n’importe 
quelle musique. Paul emploie une terminologie très spécifique ici et dans 
Éphésiens 5:19: « par des psaumes, par des hymnes, par des cantiques 
spirituels ».

Bien que nous ne puissions pas en être certains, il semble qu’une dis-
tinction soit faite entre la collection existante de psaumes de l’Ancien 
Testament et une collection croissante d’hymnes du Nouveau Testament. 
« Cantiques spirituels » peut être un terme plus général désignant tout 
chant de louange lié à la vie spirituelle ou ecclésiale. Les paroles des chants 
servent à enseigner la vérité et à donner des instructions sur la façon de vivre 
la nouvelle vie chrétienne. De nombreux grands hymnes des derniers siècles 
contiennent des messages d’espérance et d’assurance puissants et édifiants, 
si nécessaires dans un monde qui nous tire si facilement vers le bas.

L’influence de la musique est puissante. La harpe de David avait un effet 
apaisant sur le roi Saül (1 S 16:23). Mais lorsque David devint son rival, la 
colère et le ressentiment de Saül montèrent (1 S 18:10, 11). Il a été clinique-
ment prouvé que la musique classique apaisante réduit l’anxiété, optimise 
les fonctions cérébrales, favorise la relaxation, soulage la douleur et favorise 
la socialisation.

Qui n’a pas observé la puissance de l’influence que la musique, bonne ou 
mauvaise, peut avoir sur nos émotions et nos pensées? La musique, la bonne, 
peut être spirituellement exaltante. 

 Nous sommes exhortés à faire tout « au nom du Seigneur Jésus » (Col 
3:17). Pouvez-vous vraiment affirmer que vous le faites? Sinon, com-
ment pouvez-vous changer? Autrement dit, que devez-vous cesser de 
faire si vous ne pouvez pas le faire au nom du Seigneur?

Jeudi 12 mars



143

13 mars

Réflexion avancée: « Quand l’Esprit de Dieu dirige la pensée 
et le cœur de l’homme converti, un nouveau chant s’élève de son âme; car 
il se rend compte que Dieu a accompli la promesse qu’il lui avait faite, que 
sa transgression a été pardonnée et son péché purifié. Le nouveau converti 
a manifesté sa repentance envers Dieu pour la violation de la loi, ainsi que 
sa foi envers le Christ, mort pour la justification du pécheur: “Étant donc 
justifié par la foi”, il a “la paix avec Dieu par notre Seigneur Jésus-Christ”.

Mais si cette expérience est celle du chrétien, ce n’est pas une raison pour 
qu’il se croise les bras, satisfait de ce qui a été accompli pour lui. Celui qui 
a résolu d’entrer dans le royaume des cieux s’apercevra bientôt que toutes 
les forces, toutes les passions de sa nature irrégénérée, soutenues par les 
puissances du royaume des ténèbres, sont liguées contre lui. Chaque jour, il 
doit renouveler sa consécration au Maitre, chaque jour, combattre contre le 
mal. Ses vieilles habitudes, ses tendances héréditaires au péché se coalise-
ront pour le dominer; il devra toujours être en garde contre ses adversaires, 
et lutter avec les armes du Christ pour triompher… Nous avons grand besoin 
d’une vie plus pure, plus noble, plus élevée. Nous pensons trop au monde et 
pas assez au royaume des cieux. Dans les efforts qu’il tente pour atteindre 
l’idéal divin, le chrétien ne doit pas se laisser aller au désespoir, car la per-
fection morale et spirituelle par la grâce et la puissance du Christ est promise 
à tous. Jésus est la source de la vie... Il met en œuvre, à notre service, les 
forces toutes-puissantes du ciel, et à chaque pas nous sommes amenés en 
contact avec son pouvoir vivifiant. » Ellen G. White, Conquérants paci-
fiques, pp. 423-424. 

Discussion:
Ê Quelle a été votre propre expérience concernant la promesse que 
vous avez été « justifié par la foi »? Comment cette merveilleuse pro-
messe a-t-elle transformé votre vie? Comment cette promesse est-elle 
liée à l’idée que vous êtes aussi « ressuscités avec Christ »?  

Ë Selon vous, que signifie le fait d’avoir l’esprit tourné vers les choses 
célestes? Est-ce plus important que le fait de faire le bien sur terre? 
Comment faire la part des choses?   

Ì Pensez à l’influence que votre vie exerce sur les autres. Et bien que 
nous ayons tendance à penser à cela individuellement, qu’en est-il de 
notre influence en tant qu’Église? Quel est l’impact de votre Église 
locale sur votre communauté?

Í Lisez Colossiens 3:11. Que devrait nous enseigner ce passage sur 
l’unité que nous devons avoir en Christ?

Vendredi



144

Faire face à un ultimatum 

Le jour du sabbat où René avait choisi d’aller à l’Église plutôt qu’au 
bureau, il était retourné dans le bâtiment où il vivait et travaillait après 

le coucher du soleil. Un collègue lui remit une lettre du patron. Il avait été 
licencié.

René était choqué. Il ne savait pas ce qui allait se passer ensuite. En tant 
qu’étranger travaillant dans un pays hostile au christianisme, il se demandait s’il 
pourrait tenir ferme pour Dieu s’il était envoyé en prison ou s’il risquait la mort. Il 
pria: « Seigneur, est-ce le moment pour moi de rentrer chez moi aux Philippines? 
Si Tu veux que je meure ici, cela me convient si telle est Ta volonté. Beaucoup de 
gens savent que je me bats pour ma foi. » 

Tôt le lendemain matin, il se rendit au bureau et envoya un courriel à son 
patron. « Je vous respecte », écrivit-il. « Vous êtes mon ami et mon grand frère. 
Je sais que nous devons discuter des problèmes que j’ai causés, lorsque vous 
viendrez au bureau. » 

Ce soir-là, son patron vint au bureau. Il semblait contrarié. René pria: « S’il Te 
plaît Seigneur, aide-moi. Calme mon patron, mais si Ta volonté est que je meure, 
je l’accepte. » 

Le patron appela ensuite René. Ce dernier essaya de se lever mais n’y parvenait 
pas. Ses genoux ne le soutenaient pas. Il avait l’impression de mourir. De toutes 
ses forces, il se leva de sa chaise et se dirigea maladroitement, courbé, vers le 
bureau de son patron. Alors qu’il levait la main pour frapper à la porte, il entendit 
une voix murmurer: « N’aie pas peur. Je suis le vrai Dieu. Je suis fidèle à Mes 
promesses. 

Un instant plus tard, il ouvrit la porte et vit le visage sévère de son patron. 
Lorsqu’il entra, la voix murmura deux fois: « Je suis le vrai Dieu. Je suis fidèle à 
Mes promesses. À chaque répétition, la voix devenait plus forte. »

Le patron tendit deux feuilles de papier à René et lui dit: « Choisis-en un. » 
Lorsque René exprima sa perplexité, le patron dit: « L’un est un contrat de travail. 
L’autre est un billet d’avion. » Soulagé, René pria en silence: « Merci, Seigneur, 
ce n’est pas la prison. » Il choisit le billet d’avion. Mais le patron dit: « Lisez 
d’abord le contrat. »

René vit que son salaire serait doublé s’il travaillait une heure le samedi. Il 
choisit à nouveau le billet. Alors qu’il se demandait comment il allait le payer, il 

entendit à nouveau la voix qui disait: « Je suis le vrai Dieu. Je 
suis fidèle à Mes promesses. »

René rentra chez lui aux Philippines. Dans l’avion, il priait: 
« Seigneur, tu as dit: ‘Je suis le vrai Dieu. Je suis fidèle à 
Mes promesses’. Quelle est Ta promesse pour moi? La voix 
murmura: « Tu n’auras pas à utiliser tout ton argent avant de 
trouver un nouvel emploi. »

René Tucaldo est le directeur financier du Mouvement des 
1000 missionnaires, dont le siège à Silang, aux Philippines, 
a été construit avec l’aide d’une offrande du treizième sabbat 
de 1996. Lisez la suite de l’histoire la semaine prochaine.

Produit par le Comité de la Conférence Générale pour la  Mission Adventiste.  Site 
Web: www.AdventistMission.org

HHistoire istoire MMissionnaireissionnaire



145

Ire partie: Aperçu
Texte clé: Colossiens 3:14 

Étude contextuelle: Col 3:1-17.

Dans Colossiens 3.1-17, Paul décrit les traits essentiels d’une 
vie chrétienne authentique. Il insiste sur l’union du croyant avec 
le Christ: participer à Sa vie, sa mort, Sa résurrection et Sa glo-
rification. Paul développe cette notion en affirmant que Christ est 
notre vie (Col 3:4). Nous étions morts avec Lui et notre vie est 
cachée avec Lui en Dieu (Col 3:3). Nous avons été ressuscités 
avec Lui (Col 3:1). Ainsi, nous devons chercher « les choses d’en 
haut, où Christ est assis à la droite de Dieu » (Col 3:1, LSG), ce 
qui signifie que nous participons à Son règne (voir Rom. 5:17).

Le thème de « l’union avec Christ » est également abordé ail-
leurs dans le Nouveau Testament. En réalité, cet enseignement 
provient de Jésus Lui-même (Jn 15:5). Paul, en évoquant la 
connexion profonde du croyant avec le Christ, emploie l’ex-
pression « en Christ » (voir, par exemple, Rm 6:11; 2 Cor 5:17, 
ainsi que de nombreux autres passages). Il suggère aussi que la 
vie d’un véritable croyant est, dans un sens, une « répétition » 
de la mission de Jésus. Ainsi, en tant que disciples, nous devons 
marcher comme Jésus a marché (1 Jn 2:6). Notre ancien moi a 
été crucifié avec le Christ (Rm 6:6; Gal 2:20). Nous étions morts 
avec Lui (Rm 6:5) et avons été ensevelis avec Lui (Rm 6:4; Col 
2:12). Nous avons été ressuscités avec Lui (2 Cor 4:14; Col 3:1) 
et Il nous a fait assoir avec Lui dans les lieux célestes (Eph 2:6).

La leçon de cette semaine met l’accent sur deux thèmes prin-
cipaux:

1. Le véritable croyant est celui qui a l’esprit tourné vers les 
choses célestes et non vers les choses terrestres.

2. Le véritable croyant manifeste les caractéristiques d’une vie 
nouvelle en Christ.

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



146

IIe partie: Commentaire
Illustration

« Dans les anciennes murailles romaines, le mortier semble être aussi 
dur que les pierres, et l’ensemble forme un tout indissociable; il faut le 
réduire en miettes avant de pouvoir abattre le mur. Il en est de même 
pour le véritable croyant: il se repose sur son Seigneur jusqu’à croitre 
en Lui, jusqu’à devenir un avec Jésus par une union vivante, au point 
que l’on distingue à peine où finit le fondement et où commence l’édi-
fication; car le croyant devient tout en Christ, comme Christ est tout en 
tout pour lui. » (Charles H. Spurgeon, “Faith’s Sure Foundation,” in The 
Metropolitan Tabernacle Pulpit Sermons, vol. 24, London: Passmore & 
Alabaster, 1878, p. 463).

L’esprit tourné vers les choses célestes et non vers les choses ter-
restres 

Dans Colossiens 3:1-11, Paul met en évidence le contraste entre la 
nouvelle vie en Christ et l’ancienne vie dominée par les désirs charnels. 
Il commence cette section par l’expression: « Si donc vous êtes ressus-
cités avec Christ » (Col 3:1, LSG). Toutefois, il ne subsiste aucun doute 
sur la participation du croyant à la résurrection du Christ. L’expression 
pourrait d’ailleurs être traduite ainsi: « Puisque vous êtes ressuscités 
avec Christ, et que vous l’êtes réellement ». Cette affirmation complète 
la pensée introduite en Colossiens 2:20: « Si vous êtes morts avec 
Christ » (LSG). Paul affirme que, puisque les Colossiens sont morts 
avec Christ (Col 2:20) et ressuscités avec Lui (Col 3:1), ils doivent 
vivre en conséquence. Il est essentiel de noter que l’expression « vous 
êtes ressuscités » est à la voix passive en grec. Cette utilisation indique 
que la vie nouvelle en Christ n’est pas le fruit des efforts humains, mais 
l’œuvre de Dieu dans le cœur. Ce principe contredit toute prétention 
selon laquelle l’homme pourrait obtenir le salut par ses propres œuvres.

Dans les premiers versets de Colossiens 3, Paul résume le concept de la 
vie nouvelle en Christ par l’expression « les choses d’en haut » (Col 3:1, 
2; en grec, ta anō). À l’inverse, l’ancienne vie est décrite par l’expres-
sion: les choses « qui sont sur la terre » (voir Col 3:2, 5; en grec, ta epi 
tēs gēs). Paul exhorte vivement les croyants à accomplir deux actions en 
rapport avec les choses d’en haut: les chercher (Col 3:1) et s’y affection-
ner (Col 3:2). Le mot grec traduit par « s’affectionner » est phroneō, qui 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



147

exprime l’acte de penser (voir Rm 12:3; 1 Cor 4:6; Phil 1:7; Phil 3:15). 
Autrement dit, Paul enseigne que les réalités célestes doivent remplir nos 
pensées. Colossiens 3:1-4, qui introduit cette nouvelle section, est saturé 
de références au Christ: nous avons été ressuscités avec le Christ (Col 
3:1), le Christ est assis à la droite de Dieu (Col 3:1), notre vie est cachée 
avec le Christ (Col 3:3), et le Christ est notre vie (Col 3:4). Pour Paul, 
rechercher et méditer sur les choses d’en haut revient à vivre pour Christ 
et par Lui, jusqu’au jour où nous participerons à Sa gloire (Col 3:4).

Vivre pour Christ implique le fait d’être mort aux choses terrestres (Col 
3:2, 3). Pour insister sur ce point, Paul dresse une liste de vices que les 
croyants doivent rejeter catégoriquement (Col 3:5). Il précise que « C’est à 
cause de ces choses que la colère de Dieu vient sur les fils de la rébellion » 
(Col 3:6, LSG). Ces deux versets décrivent l’ancienne vie avant la conver-
sion. Les fils de la rébellion sont ceux qui recherchent et s’affectionnent 
aux choses terrestres, en contraste avec ceux qui sont morts à eux-mêmes 
et ont été ressuscités avec Christ.

Pour caractériser davantage cette ancienne vie, Paul énumère une 
seconde série de vices: « renoncez à toutes ces choses, à la colère, à 
l’animosité, à la méchanceté, à la calomnie, aux paroles indécentes qui 
pourraient sortir de votre bouche » et aux mensonges (Col 3:8,9, LSG). 
L’homme qui vit selon les choses « qui sont sur la terre » est qualifié 
de « vieil homme » (Col 3:9), tandis que celui qui vit selon « les choses 
d’en haut » (Col 3:1) est appelé « l’homme nouveau » (Col 3:10). Paul 
accentue ce contraste en employant les verbes « se dépouiller » (du grec 
apekdyomai) et « revêtir » (du grec endyō). Il utilise ce jeu de mots pour 
illustrer une vérité biblique majeure: le vieil homme est plongé dans ses 
œuvres (Col 3:9), tandis que l’homme nouveau « se renouvèle, dans 
la connaissance, selon l’image de celui qui l’a créé » (Col 3:10, LSG). 
Plus loin, l’apôtre offre un aperçu plus profond de ce que signifie la vie 
nouvelle en Christ.

Les caractéristiques de la nouvelle vie en Christ

Paul commence la nouvelle section dans Colossiens 3:12-17 par: « Ainsi 
donc ». En utilisant ce terme au début de la nouvelle section, Paul indique 
que les exhortations de Colossiens 3:12-17 doivent être considérées comme 
une conséquence ou un résultat de ce dont il a discuté dans Colossiens 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



148

3:1-11. Ceux qui recherchent les réalités d’en haut et s’y attachent, confor-
mément à Colossiens 3.1-2 (et qui ont été régénérés spirituellement, comme 
le symbolise l’homme nouveau dans Col 3:10), sont maintenant dépeints 
comme « des élus de Dieu, saints et bienaimés »(Col 3:12, LSG).

Selon Paul, le vrai croyant est quelqu’un qui renonce à certaines 
choses (Col 3:8) afin de revêtir d’autres vertus, telles que « d’entrailles 
de miséricorde, de bonté, d’humilité, de douceur, de patience » (Col 
3:12, LSG). Alors que la vie du vieil homme se caractérise par le fait 
de se mentir « les uns aux autres » (Col 3:9, LSG; du grec allelōn), 
la vie de l’homme nouveau se distingue par le fait de se supporter « 
les uns les autres » (Col 3:13, LSG; également du grec allelōn) et de se 
pardonner « réciproquement » (Col 3:13, LSG). Cependant, Paul dit: « 
Mais par-dessus toutes ces choses [c’est-à-dire la liste des vertus dans Col 
3:12, 13], revêtez-vous de la charité, qui est le lien de la perfection » (Col 
3:14, LSG). Paul montre que l’amour est la clé: toutes les autres vertus — 
miséricorde, bonté, humilité, douceur, patience — ne se vivent réellement 
que là où règne l’amour fraternel (Col 3:12, LSG). Nous nous supportons 
mutuellement et nous nous pardonnons réciproquement (Col 3:13). Quelle 
déclaration puissante!

La vie nouvelle en Christ est également caractérisée par la présence de 
la paix de Dieu (Col 3:15). Cette paix au sein de la communauté ecclé-
siale n’est possible que parce que Dieu a tout réconcilié avec Lui-même 
par Christ, « en faisant la paix par lui, par le sang de sa croix » (Col 1:20, 
LSG). En d’autres termes, la paix dans les relations humaines est le fruit de 
la paix avec Dieu.

Enfin, la nouvelle vie en Christ comprend une adhésion indéfectible à la 
parole du Christ (Col 3:16). En disant: « Que la parole de Christ habite parmi 
vous abondamment; instruisez-vous et exhortez-vous les uns les autres en 
toute sagesse » (Col 3:16, LSG; c’est nous qui soulignons), Paul laisse 
entendre que les enseignements de Jésus doivent imprégner toute notre 
existence. Cette déclaration est très similaire à celle que l’on trouve dans 
Colossiens 1:28: « C’est lui que nous annonçons, exhortant tout homme, 
et instruisant tout homme en toute sagesse, afin de présenter à Dieu tout 
homme, devenu parfait en Christ » (LSG, c’est nous qui soulignons). Trois 
éléments importants se dégagent de ces parallèles. Premièrement, Christ 
et Ses enseignements sont indissociables, car il est impossible d’accepter 
Christ sans accepter Ses paroles. Deuxièmement, nous annonçons Christ 
dans le but de présenter « tout homme, devenu parfait en Christ » (Col 
1:28, LSG). Troisièmement, ceux qui ont fait l’expérience d’une véritable 
conversion participent à la mission. Paul conclut son enseignement dans 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



149

Colossiens 3:1-17 par une pensée synthétique: il indique que ceux qui 
vivent une nouvelle vie font toutes choses « au nom du Seigneur Jésus, 
en rendant par lui des actions de grâces à Dieu le Père » (Col 3:17, LSG).

IIIe partie: Application
Méditez sur les thèmes suivants, puis demandez aux membres de 

votre classe de répondre aux questions à la f in de la section:
L’affirmation que Christ est notre vie (Col 3:4) est sans conteste 

l’une des plus remarquables déclarations bibliques. Si Christ est notre 
vie, sans Lui nous ne pouvons « rien faire » (Jn 15:5), et par Lui nous 
pouvons « tout » (Phil 4:13). Si Christ est notre vie, Sa grâce nous suffit 
(2 Cor 12:9). Si Christ est notre vie, nous avons « été crucifiés » avec 
Lui, et ce n’est plus nous qui vivons, mais c’est Lui qui vit en nous (Gal 
2:20).

Paul évoque une relation si profonde avec Christ que nous parti-
cipons à Sa vie, à Sa mort, à Sa résurrection et à Sa glorification. Pour 
souligner cette réalité, l’apôtre emploie constamment l’expression « avec 
Christ » (sept fois!) dans sa lettre aux Colossiens. Ainsi, nous étions 
morts (Col 2:20), nous avons été ensevelis (Col 2:12), ressuscités (Col 
2:12; Col 3:1), rendus à la vie (Col 2:13) et cachés (Col 3:3) avec 
Christ, de telle sorte que nous paraitrons « aussi avec lui dans la 
gloire » (Col 3:4, LSG; c’est nous qui soulignons).

« D’une manière mystérieuse, chaque croyant en Christ est uni à 
Lui, de sorte que Sa mort est la nôtre, Son ensevelissement est le 
nôtre, Sa nouvelle vie est la nôtre, Sa position céleste est la nôtre et 
Son retour glorieux est le nôtre… Lorsque nous devenons «un seul 
esprit» avec Christ, nos dettes Lui sont transférées, et ses biens nous 
sont attribués. » (“Christ, Your Life: Colossians 3:4,” in Devotions 
on the Greek New Testament: 52 Reflections to Inspire & Instruct, 
eds. J. Scott Duvall and Verlyn D. Verbrugge (Grand Rapids, MI: 
Zondervan, 2012), pp. 102, 103). Rien ne pourrait nous conférer un 
sentiment d’appartenance plus profond que notre union avec Christ!

Questions:
1. Christ est notre vie. Que suggère cette déclaration remarquable 

quant à la relation que nous pouvons et devons entretenir avec Lui?
2.Que signifie le fait de prendre part à la vie, à la mort, à la résur-

rection et à la glorification de Christ? Comment participez-vous à 
ces réalités dans votre vie aujourd’hui?

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



150

12

Vivre ensemble

Sabbat après-midi

Lecture de la semaine: Col 3:18-4:6; Eph 5:22-25, 33; Pr 
22:6, 15; 1 Pi 2:16; 1 Thes 5:17.

Verset à mémoriser: « Que votre parole soit toujours accom-
pagnée de grâce, assaisonnée de sel, afin que vous sachiez comment il 
faut répondre à chacun » (Colossiens 4:6, LSG). 

Lorsque des personnes vivent et travaillent à proximité les unes des 
autres, elles doivent faire face à de nombreux défis. Les diver-
gences d’opinions peuvent engendrer des tensions et des disputes. 

Plus la relation est étroite, plus il est essentiel que toutes les personnes 
impliquées s’entendent.

Les relations les plus étroites se nouent, bien sûr, au sein de la famille. 
La maison est parfois appelée « l’entreprise familiale ». C’est une 
manière intéressante de décrire le fonctionnement du foyer. Il existe 
des similitudes évidentes entre la gestion d’une entreprise et celle d’un 
ménage. Il doit y avoir un accord général sur les valeurs et les objectifs 
communs. Chacun doit faire sa part pour le bon fonctionnement du 
groupe. Les mêmes principes s’appliquent à l’Église, qui est essentielle-
ment une grande famille.

Dans notre verset à mémoriser de cette semaine, Paul énonce quelques 
principes essentiels pour le bon fonctionnement d’une famille chré-
tienne. Puisque le foyer chrétien devrait être régi par des principes 
bibliques, il fonctionne nécessairement un peu différemment du foyer 
romain typique. Paul donne également d’autres principes précieux utiles 
à diverses relations sociales, tant à l’intérieur qu’à l’extérieur du foyer.

* Étudiez cette leçon pour le sabbat 21 mars.

*Du 14 au 20 marsLeçon



151

15 mars

Maris et femmes 

Plusieurs séries d’instructions pour les foyers chrétiens sont incluses dans le 
Nouveau Testament (voir Eph 5:21-6:9; Col 3:18-4:1; Tt 2:1-10; 1 Pi 2:18-3:7). 
Il est à noter que ces « codes domestiques », comme on les appelle, ne sont pas 
complètement hiérarchiques mais comportent des éléments visant à rendre les 
relations plus réciproques et mutuellement édifiantes.

Lisez Colossiens 3:18, 19. Quel équilibre observez-vous? Quels conseils 
supplémentaires Paul donne-t-il dans Éphésiens 5:22-25, 33?    
______________________________________________________________________

______________________________________________________________________
Certains hommes citent ce passage: « Femmes, soyez soumises à vos maris » 

(Col 3:18, LSG), puis s’arrêtent là, mais remarquez la précision importante que 
Paul ajoute: « comme il convient dans le Seigneur ». Nulle part le Nouveau 
Testament n’enseigne que les femmes doivent se soumettre à tous les hommes; 
ni que les épouses soient asservies ou subjuguées; ni qu’elles soient tenues 
d’obéir aveuglément à tous les caprices ou désirs de leur mari. Le point que Paul 
souligne est que la loyauté de l’épouse va d’abord au Seigneur, puis à son mari. 
L’individualité de l’épouse ne doit pas être engloutie par son mari, et celui-ci ne 
peut pas non plus se substituer à sa conscience.

L’amour du Christ pour l’Église, en se livrant Lui-même pour elle, illustre 
la manière dont les maris doivent aimer leurs femmes (Eph 5:25). Ils seront 
fidèles, quel qu’en soit le prix. Ils prendront des décisions qui servent au mieux 
les intérêts de leur épouse, lesquels devraient idéalement être alignés sur les 
leurs. Un tel amour facilite l’obéissance de la femme au commandement de 
Dieu de respecter son mari (Eph 5:33).

Un mariage chrétien sain se caractérise par la réciprocité: se consulter, réflé-
chir ensemble et prendre des décisions en tant que couple. Parfois, lorsqu’il 
s’agit de décisions ayant de sérieuses implications pour toute la famille, il peut 
être opportun d’inclure les enfants dans les discussions, mais les parents ne 
devraient jamais se quereller devant eux. Après un tel processus, si le mari et 
la femme ne parviennent pas à un accord, la voie biblique vers la paix consiste 
pour la femme à se soumettre à la décision de son mari, tant que cela ne viole 
pas la Parole de Dieu. De même, la plupart des maris, sinon tous, se sou-
viennent de moments où ils étaient heureux d’écouter leur épouse et de suivre 
ses conseils. Plus le mari et la femme travaillent en équipe, plus le mariage sera 
heureux.

Comment pouvons-nous éviter de faire ce qui a malheureusement été fait 
tout au long de l’histoire: prendre les beaux principes exprimés dans ces 
textes et les transformer en quelque chose de mauvais? 
______________________________________________________________________

Dimanche



152

16 mars

Parents et enfants
Les enfants ont un rôle essentiel à jouer dans l’entreprise familiale. Ils ont 

besoin de savoir qu’ils sont aimés et appréciés en tant que membres de la famille 
et citoyens du royaume céleste. Le culte familial est crucial, simple mais régulier, 
matin et soir. Dès leur plus jeune âge, les enfants peuvent commencer à aider 
au ménage et à d’autres responsabilités. Plus important encore, ils doivent tenir 
compte du commandement de Paul: « Enfants, obéissez en toutes choses à vos 
parents, car cela est agréable dans le Seigneur » (Col 3:20, LSG). 

Lisez les passages suivants. Quels sont les principes donnés pour l’édu-
cation des enfants?     

1. Pr 22:6, 15                                                                                                                 

2. Mt. 19:14                                                                                                               

3. Dt 6:6, 7                                                                                                               

4. Pr 1:8, 9                                                                                                                    

Éduqués dans le Seigneur, par le précepte et par l’exemple, les enfants devien-
dront une bénédiction pour la famille, l’Église et au-delà. Et l’instruction de Paul 
pour les parents, comme celle donnée aux maris et aux femmes, est équilibrée et 
réciproque: « Pères, n’irritez pas vos enfants, de peur qu’ils ne se découragent » 
(Col 3:21, LSG). La manière dont les parents, en particulier le père, interagissent 
avec les enfants et les disciplinent a un impact profond sur leur formation spiri-
tuelle.

Des études montrent également que lorsque les deux parents fréquentent 
l’Église, un pourcentage plus élevé d’enfants demeure pratiquant, comparé aux 
familles où un seul parent y participe. Plus surprenant encore, la fréquentation 
régulière de l’Église par le père, davantage encore que par la mère, favorise la per-
sévérance des enfants dans la foi à l’âge adulte. Le rôle du père dans la formation 
spirituelle de ses enfants ne peut donc pas être sous-estimé. Il est crucial que les 
pères prennent leur rôle au sérieux. 

Cependant, tous les pères n’ont pas été (c’est le moins qu’on puisse dire) 
des modèles pour leurs enfants. Comment le fait de connaitre Dieu comme 
notre Père peut-il contribuer à la guérison là où elle est nécessaire, surtout 
lorsque des pères terrestres ont causé de graves dommages?

                                                                                                                               

                                                                                                                               

                                                                                                                               

Lundi



153

Les relations au travail 
Lisez Col 3:22-25 et Col 4:1. Quelles sont les instructions données aux 
esclaves? Quels principes s’appliquent aux relations de travail en général?  
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Aujourd’hui, certains évoquent l’esclavage pour reléguer certains conseils 
bibliques au passé, voire discréditer entièrement les Écritures. Mais, ironique-
ment, cela tient peu ou pas compte des contextes historiques dans l’Israël de 
l’Ancien Testament et dans l’Église du Nouveau Testament. Les êtres humains 
sont créés à l’image de Dieu et sont destinés à la liberté, comme tous les êtres 
intelligents de Dieu. Les lois mosaïques interdisaient aux Israélites d’être 
des esclaves à perpétuité (Dt 15:12) et fixaient à six ans la durée maximale 
de service pour rembourser les dettes financières (Ex 21:2-6; Lv 25:39-43). 
L’esclavage dans la Bible, bien que choquant selon nos standards actuels, n’avait 
rien à voir avec les pratiques abominables de l’esclavage occidental, qui fut un 
fléau et un crime horrible contre l’humanité.

À l’époque du Nouveau Testament, l’Église devait fonctionner dans le cadre 
de la loi romaine, laquelle permettait la possession d’esclaves, « mais, contrai-
rement aux formes modernes d’esclavage, la loi romaine accordait aux esclaves 
des droits et des opportunités considérables, et tenter de renverser cette pratique 
aurait pu menacer l’avancement de l’Évangile ». (Clinton Wahlen, “Culture, 
Hermeneutics, and Scripture: Discerning What Is Universal,” in Frank M. Hasel, 
ed., Biblical Hermeneutics: An Adventist Approach, Silver Spring, MD: Biblical 
Research Institute/Review and Herald Academic, 2020, p. 166.)

En réalité, au sein de l’Église, contrairement à l’Empire romain en général, la 
première obligation de l’esclave était envers le Seigneur. Et leurs maitres avaient 
reçu l’ordre de les traiter équitablement, « sachant que vous aussi vous avez un 
maitre dans le ciel » (Col 4:1, LSG). De plus, Paul avait demandé à Philémon de 
ne plus traiter Onésime comme un esclave, mais comme un frère (Phm 16). En 
fait, dans l’Ancien et le Nouveau Testament, les croyants sont appelés esclaves 
(ou serviteurs) de Dieu (voir, par exemple, Ps 34:22; Lc 17:10; 1 Pi 2:16).

Même si nous n’aimons pas les contextes culturels dans lesquels certains 
textes bibliques ont été écrits, nous devons toujours reconnaitre l’autorité du 
texte biblique. Autrement, nous plaçons notre culture au-dessus des Écritures. 
La meilleure option est d’examiner tout ce que la Bible dit sur un sujet avant de 
parvenir à une conclusion sur ce que Dieu nous enseigne réellement.

Pensez à la façon dont ce passage pourrait s’appliquer à vos relations au 
travail. En quoi ses principes pourraient-ils vous être utiles en tant que 
chef d’entreprise ou employé? 

Mardi 17 mars



154

18 mars

Prier les uns pour les autres
Lisez Colossiens 4:2-4. Quels principes de prière trouvez-vous dans 
ces versets? Quelles requêtes de prière Paul fait-il? 
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Certaines des paroles les plus importantes que nous puissions dire à quelqu’un 
qui est aux prises avec des problèmes de toutes sortes, qu’il s’agisse de la famille, 
de la santé, de l’argent ou d’autre chose, sont: « Je prie pour toi ». C’est le moyen 
privilégié par le ciel pour nous relier les uns aux autres et à Dieu. « Il entre dans 
le plan de Dieu de nous accorder, en retour de la prière de la foi, ce que nous 
n’obtiendrions pas si nous ne le demandions pas. » Ellen G. White, La tragédie 
des siècles, p. 463.

Remarquez les termes percutants que Paul emploie pour décrire la prière: 
« Persévérez », « veillez-y » et « avec actions de grâces » — ce qui indique 
qu’il s’agit d’une prière de foi (Col 4:2, LSG). Il nous dit de prier « en tout 
temps » (Eph 6:18) et « sans cesse » (1 Thes 5:17). Le fait le plus étonnant, 
c’est que même si « nous ne savons pas ce qu’il nous convient de demander 
dans nos prières... l’Esprit lui-même intercède par des soupirs inexprimables » 
(Rm 8:26).   

Relisez Colossiens 4:3. Quelle « porte pour la parole » (LSG) Dieu pour-
rait-Il vous ouvrir pour que vous partagiez votre foi?
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Il est significatif que Paul ait également prié pour trouver les mots justes. Parfois, 
quand nous lisons ses lettres ou ses discours dans le livre des Actes, nous ima-
ginons que l’apôtre était toujours éloquent, sans jamais douter de ce qu’il devait 
dire. Mais ici, il demande qu’on prie pour qu’il puisse proclamer le message 
clairement. Il utilise également un mot grec très important (dei) dans la dernière 
partie du verset, qui peut être traduit par « comme je dois en parler » (Col 4:4, 
LSG), soulignant la nécessité divine de l’œuvre de proclamation de l’Évan-
gile. Il reconnaissait l’importance de présenter le message aux personnes aux 
plus hauts niveaux du gouvernement romain, y compris à la maison de César.

« Il n’est pas toujours nécessaire de se mettre à genoux pour prier, mais prenons 
l’habitude de parler au Sauveur lorsque nous sommes seuls, lorsque nous marchons et 
lorsque nous travaillons. Que de notre cœur monte sans cesse une prière silencieuse, 
afin de recevoir la lumière, la sagesse et la forcedont nous avons besoin. Que chaque 
respiration soit une prière. » Ellen G. White, Le ministère de la guérison, pp. 364.

Mercredi



155

Marcher dans la sagesse
Quelle est la vérité la plus importante que nous, chrétiens, puissions connaitre? 

Bien sûr que Jésus-Christ est mort pour nos péchés et que, par la foi en Lui, 
nous pouvons avoir la vie éternelle. C’est une vérité que nous n’aurions jamais 
pu découvrir par nous-mêmes, mais qui devait nous être dite, ou révélée. Et cela 
nous a été révélé dans la Parole de Dieu.

Il y a beaucoup de vérité, de connaissance et de sagesse que nous n’aurions 
jamais connues sans ce que Dieu nous a révélé dans Sa Parole. Mais cette 
connaissance et cette sagesse ne nous ont pas été données simplement comme 
une information ou comme un simple savoir. Au contraire, nous devons vivre 
cette vérité, cette connaissance et cette sagesse dans notre vie. 

Lisez Colossiens 4:5, 6. Dans quelles situations Paul indique-t-il que 
nous devons marcher « avec sagesse »? Pourquoi?   
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Hélas, il nous arrive, en tant que chrétiens, d’agir d’une manière qui contre-
dit notre foi. Et, comme Paul l’a indiqué (citant Esa 52:5), Israël était aussi 
une pierre d’achoppement pour les non-croyants: « Car le nom de Dieu est à 
cause de vous blasphémé parmi les païens » (Rm 2:24). La façon dont nous 
agissons envers les autres, en particulier ceux qui ne partagent pas notre foi, 
compte beaucoup (voir Tt 2:5, 2 Pi 2:2). Dans un foyer chrétien, la tenue d’un 
rassemblement de jeunes consacré à la prière plutôt qu’à des divertissements 
futiles, l’attention portée aux autres dans les moindres détails, ainsi qu’un 
esprit paisible et patient, constituent un témoignage éloquent pour quiconque 
observe si notre profession de foi est sincère ou non.

Dans Colossiens 4:6, Paul insiste particulièrement sur les paroles que nous 
prononçons: « Que votre parole soit toujours accompagnée de grâce » (LSG). 
Plus que simplement aimables ou polies, nos paroles doivent être inspirées et 
imprégnées par la grâce de Dieu, à travers l’influence du Saint-Esprit.

« Assaisonnée de sel. » Contrairement au sens courant du mot « salé » appli-
qué au langage, nos mots doivent être appropriés et attrayants pour ceux à qui 
nous nous adressons.

« Afin que vous sachiez comment il faut répondre à chacun » (Col 4:6, 
LSG). Seul le Saint-Esprit peut nous inspirer les paroles justes, au moment 
opportun et pour le but approprié, et préparer l’esprit des auditeurs à recevoir 
le message que nous « devons » partager (ici aussi, le mot dei est utilisé — voir 
les commentaires d’hier sur Col 4:4-5).  

Pensez à vos paroles, à vos actions et à votre façon de vous comporter 
envers les autres. Quel message transmettez-vous sur votre foi et sur ce 
que signifie le fait d’être chrétien?

Jeudi 19 mars



156

 20 mars

Réflexion avancée: « Chaque membre devrait prendre conscience 
du fait qu’il est personnellement responsable du rôle qu’il doit jouer pour assurer 
le confort, l’ordre et la bonne marche de la vie familiale. Nul ne devrait manifes-
ter d’animosité envers l’un ou l’autre des membres de la famille. Tous devraient 
s’engager à se faire du bien mutuellement en s’encourageant, en se témoignant 
de la gentillesse, un esprit de pardon et de patience; en parlant calmement, avec 
douceur, en évitant toute confusion. Chacun devrait s’efforcer d’alléger les soucis 
de la mère...

« Chaque membre de la famille doit comprendre exactement le rôle qu’il doit 
jouer en harmonie avec les autres membres. Tous, de l’enfant de six ans jusqu’aux 
plus âgés, devraient savoir qu’ils doivent porter leur part des fardeaux de la vie. » 
Ellen G. White, Le foyer chrétien, p. 171.

« Nous devons laisser le Christ entrer dans nos cœurs et nos foyers si nous vou-
lons marcher dans la lumière. La maison devrait être faite de tout ce que le mot 
implique. Ce devrait être un coin du paradis sur la terre, un endroit où les affections 
sont cultivées au lieu d’être réprimées. Notre bonheur dépend de cette culture 
de l’amour, de la sympathie et de la vraie courtoisie les uns envers les autres… 
Nous devons oublier nos propres intérêts, étant toujours à l’affût d’occasions, 
même dans de petites choses, de montrer de la reconnaissance pour les faveurs 
reçues d’autrui, et chercher des occasions d’encourager les autres, d’alléger et de 
soulager leurs chagrins et leurs fardeaux par des actes de tendresse et de petites 
attentions d’amour. ces délicates attentions, qui commencent au sein de la famille 
et s’étendent au-delà, composent une grande part du bonheur de la vie; et la négli-
gence de ces petites choses constitue la somme de l’amertume et du chagrin de la 
vie. » (Ellen G. White, Testimonies for the Church, vol. 3, pp. 539, 540.)  

Discussion:
Ê Pour les couples mariés, quels principes vous ont aidés dans votre rela-
tion? Quels conseils donneriez-vous aux célibataires et comment devraient-
ils se préparer aux défis que le mariage apporte toujours?   
Ë De nombreux parents aimants et attentionnés qui ont élevé leurs enfants 
dans de bons foyers chrétiens font souvent face à des enfants adultes 
qui rejettent la foi. Quels conseils et réconfort pouvez-vous leur donner? 
Qu’est-il préférable de ne pas dire du tout?  
Ì Discutez davantage de l’exhortation à marcher « avec sagesse ». En 
revanche, que signifie le fait de marcher dans la « folie » par opposition à la 
sagesse? Qu’avez-vous appris des différentes fois où vous avez eu à marcher 
dans l’une ou l’autre?

Vendredi



157

« Rien n’advient par hasard » 

Peu de temps après son arrivée aux Philippines, René reçut une offre pour 
travailler comme comptable avec l’Agence de développement et de secours 

adventiste. Après un an et demi avec ADRA, il a travaillé pendant huit ans comme 
comptable à la Mission de Cavite de l’Église adventiste. René aimait travailler avec 
l’Église adventiste. La vie était simple et confortable. Enfant, il pensait que devenir 
adventiste était un chemin vers la richesse. Mais maintenant, il n’avait plus le désir 
d’être riche. Il voulait simplement servir les autres jusqu’à la seconde venue de 
Jésus.

Un jour, René reçut de manière inattendue une invitation pour remplacer le tré-
sorier sortant du Mouvement des 1000 missionnaires, qui fait partie de la Division 
de l’Asie du Sud et du Pacifique de l’Église adventiste et forme des centaines de 
missionnaires chaque année à son siège à Silang, une ville de la Mission de Cavite.

 René se demanda s’il rêvait. Il voulait faire partie du Mouvement des 1000 
Missionnaires depuis qu’il avait donné son cœur au Christ par l’amitié d’un de 
ses missionnaires. Ce missionnaire, Rodel, travaillait maintenant comme pasteur 
ordonné aux Philippines, et il serait surpris et heureux si René devenait trésorier. 
Mais René se demanda: « Puis-je gérer le travail de trésorier? Je ne suis qu’un 
simple comptable. »

 Cette nuit-là, René rêva qu’il travaillait au Mouvement des 1000 Missionnaires. 
Ensuite, le président de la division Asie du Sud-Pacifique lui demanda de soumettre 
son curriculum vitae pour être pris en considération pour le poste. Peu de temps 
après, un comité de division approuva sa candidature et il fut embauché.

René n’avait pas regardé en arrière. Puisqu’il avait été fidèle à Dieu, il a vu des 
proches qui méprisaient autrefois sa foi rejoindre l’Église adventiste. Deux mois 
après son retour aux Philippines, ses parents se firent baptiser. « C’était un cadeau 
de Dieu pour moi », dit-il. « C’était comme si Dieu disait: « Parce que tu M’as été 
fidèle, J’ai un cadeau pour toi. » Ses deux sœurs furent également baptisées.

Entretemps, l’entreprise où il avait travaillé à l’étranger s’est effondrée pendant la 
pandémie de Covid. S’il avait accepté l’augmentation de salaire, il aurait tout perdu. 
Aujourd’hui, dit-il, il doit tout au Seigneur qui déclare: « Car je connais les projets 
que j’ai formés sur vous, dit l’Éternel, projets de paix et non de malheur, afin de 
vous donner un avenir et de l’espérance » (Jérémie 29:11, LSG). « Rien n’est le fruit 
du hasard », déclara René Tucaldo. « Dieu avait un plan pour moi. »

Le siège du Mouvement des 1 000 Missionnaires à Silang, 
aux Philippines, a été construit avec l’aide d’une offrande 
du treizième sabbat de 1996. Tout comme cette offrande se 
fait encore sentir dans toute la Division de l’Asie du Sud-
Pacifique et au-delà grâce à l’œuvre du Mouvement des 1 
000 missionnaires, l’offrande de ce trimestre peut également 
avoir un impact durable. Merci pour votre offrande généreuse 
le sabbat prochain. Regardez une courte vidéo YouTube sur 
René à l’adresse suivante: bit.ly/Rene-1000MM.

HHistoire istoire MMissionnaireissionnaire

Produit par le Comité de la Conférence Générale pour la  Mission Adventiste.  Site 
Web: www.AdventistMission.org



158

Ire partie: Aperçu
Texte clé: Colossiens 4:6

Étude contextuelle: Colossiens 3:18-4:6.
Colossiens 3:18-4:1 contient une série de règles domestiques. Paul 

résume la manière dont les épouses et les maris, les enfants et les parents, 
ainsi que les esclaves et les maitres, sont censés se comporter à la lumière 
du message de l’Évangile. Comme nous le verrons, Paul n’est pas unila-
téral dans sa discussion. Il adresse des instructions précises à chacun de 
ces groupes et attend d’eux qu’ils accomplissent leurs devoirs comme une 
démonstration de leur fidélité à Dieu. Ainsi, les femmes sont appelées à 
être soumisses à leurs maris « comme il convient dans le Seigneur » (Col 
3:18, LSG); les enfants doivent obéir à leurs parents parce que « cela est 
agréable dans le Seigneur » (Col 3:20, LSG); et les esclaves doivent obéir 
à leurs « maitres selon la chair », « dans la crainte du Seigneur » (Col 
3:22, LSG).

Il est intéressant de noter que « dans chaque catégorie, la partie généra-
lement considérée comme la plus vulnérable est abordée en premier. Les 
commandements adressés à la partie vulnérable sont associés à des com-
mandements spécifiques destinés à celle qui détient le plus de pouvoir. 
Paul exhorte les puissants à ne pas abuser de leur autorité, mais à l’exercer 
avec sagesse. et cela incite les plus vulnérables à accepter plus librement 
l’autorité. » (Douglas Mangum, ed., “The Christian Home ([Col.]3:18–
4:1),” Lexham Context Commentary: New Testament (Bellingham, WA: 
Lexham Press, 2020). Après avoir abordé ces questions, Paul se tourne 
vers des exhortations spécifiques concernant l’influence que les membres 
de l’Église peuvent exercer sur les personnes extérieures, grâce à la prière, 
la sagesse et une parole empreinte de grâce.
La leçon de cette semaine met l’accent sur deux thèmes principaux:
1. Les principes bibliques concernant les relations familiales et profession-
nelles;
2. Les instructions sur la persévérance dans la prière, la marche dans la 
sagesse et la parole gracieuse.
 IIe partie: Commentaire
Les relations familiales et professionnelles fondées sur des prin-
cipes bibliques

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



159

Dans Colossiens 3:18-4:1, Paul aborde trois paires de relations humaines, 
avec des exhortations spécifiques pour chacune. Notamment, le premier 
groupe mentionné concerne les épouses et les maris. Cet ordre n’est pas 
fortuit, car Paul souhaite souligner que le mariage constitue la base de tous 
les autres types de relations humaines. La relation entre un homme et une 
femme dans le mariage est un sujet si crucial que Paul y revient à plusieurs 
reprises dans ses lettres (1 Cor 7:1-7, 27-31; 1 Cor 11:3; Eph 5:21-33).

La relation entre les épouses et les maris

Le commandement de Paul invitant les femmes à se soumettre à leurs 
maris (Col 3:18) a fait l’objet de nombreux débats. Le passage parallèle 
dans Éphésiens 5:22 est quasiment identique: « Femmes, soyez soumises 
à vos maris, comme au Seigneur » (LSG). Toutefois, avant d’énoncer 
cette exhortation, Paul précise: « vous soumettant les uns aux autres 
dans la crainte de Christ » (Eph 5:21, LSG). Le verbe « se soumettre » 
dans Éphésiens 5:22 n’apparait pas dans le texte grec original, mais il 
est sous-entendu, se fondant sur son emploi au verset précédent. Cette 
construction suggère qu’Éphésiens 5:22 est étroitement lié à Éphésiens 
5:21 et doit être interprété dans ce contexte. Ainsi, dans un sens, non seule-
ment les femmes sont appelées à se soumettre à leurs maris, mais les maris 
sont également invités à se soumettre à leurs femmes « dans la crainte de 
Christ » (Eph 5:21, LSG).

Le commandement adressé aux femmes ne doit nullement être compris 
comme une marque d’infériorité. Au contraire, « ce que cela implique, 
c’est que, lorsqu’elle se soumet volontairement à son mari, la femme doit 
considérer cette attitude comme une soumission au Seigneur Lui-même. 
En effet, dans la relation conjugale, le mari représente le Seigneur, tandis 
que la femme reflète l’Église. » (Andrew T. Lincoln, Ephesians, vol. 42, 
Word Biblical Commentary, Dallas: Word, Inc., 1990, p. 368).

Dans Éphésiens comme dans Colossiens, l’attitude attendue des maris 
envers leurs femmes est la même: « Maris, aimez vos femmes » (Eph 
5:25; Col 3:19). Tandis que le commandement adressé aux femmes est 
presque identique dans les passages parallèles — « Femmes, soyez soumises 
à vos maris, comme au Seigneur » (Eph 5:22, LSG) et « Femmes, soyez sou-
mises à vos maris, comme il convient dans le Seigneur » (Col 3:18, LSG) — 
celui adressé aux maris présente une nuance significative: « Maris, aimez vos 
femmes, comme Christ a aimé l’Église, et s’est livré lui-même pour elle » (Eph 
5:25, LSG; voir aussi Eph 5:28), et « Maris, aimez vos femmes, et ne vous 
aigrissez pas contre elles » (Col 3:19, LSG). Dans l’Épître aux Éphésiens, 
l’amour que les maris sont appelés à manifester est un amour sacrificiel, à 
l’image de celui que Christ a eu pour l’Église.

Dans Colossiens, le commandement donné aux maris d’aimer leurs femmes 
s’accompagne de l’instruction de ne pas être aigris « contre elles ». Le 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



160

mot grec Pikrainō, apparenté à Pikros, évoque « un trait caractéristique 
d’une suzeraineté tyrannique ». (James D. G. Dunn, The Epistles to the 
Colossians and to Philemon: A Commentary on the Greek Text, New 
International Greek Testament Commentary, Grand Rapids, MI: Carlisle: 
William B. Eerdmans Publishing; Paternoster Press, 1996, p. 249). Les 
femmes sont donc appelées à se soumettre volontairement à leurs maris, 
tout comme au Seigneur.

La relation entre les enfants et les parents

Les instructions de Paul pour les enfants et les parents reposent sur des 
responsabilités réciproques, semblables à celles adressées aux épouses et 
aux maris. Le commandement donné aux enfants d’obéir à leurs parents 
(Col 3:20) s’enracine dans le cinquième commandement. Cette base est 
explicite dans Éphésiens où, après avoir formulé un commandement prati-
quement identique (Eph 6:1), Paul cite Exode 20:12 (voir Eph 6:2, 3). Les 
enfants sont appelés non seulement à obéir, mais aussi à être une source 
de joie pour leurs parents (Pr 15:20; Pr 23:24, etc.).

En retour, les parents ne doivent pas irriter leurs enfants. Un débat sub-
siste sur ce que Paul entend par « irriter » (Col 3:21). Toutefois, Ellen G. 
White éclaire ce point lorsqu’elle commente le verset: « Satan se réjouit 
lorsque les parents irritent leurs enfants en prononçant des paroles dures et 
colériques. Paul met en garde contre cela: “ Pères, n’irritez pas vos enfants, 
de peur qu’ils ne se découragent ” Ils peuvent avoir grandement tort, mais 
vous ne pouvez les ramener sur le droit chemin en perdant patience envers 
eux. » (Advent Review and Sabbath Herald, January 24, 1907).

La relation entre les esclaves et leurs maitres

Enfin, Paul aborde la relation entre les esclaves et leurs maitres et dit que 
les deux parties sont censés accomplir leurs devoirs à la lumière de leurs 
responsabilités devant Dieu. Les esclaves reçoivent deux commandements. 
D’abord, ils doivent obéir à leurs « maitres... dans la crainte du Seigneur » 
(Col 3:22, LSG). L’expression « dans la crainte du Seigneur » est générale-
ment comprise comme la base du commandement: « puisque vous craignez 
Dieu ». Les esclaves doivent garder à l’esprit qu’en fin de compte, leur ser-
vice à un maitre terrestre est représentatif de leur service au Seigneur Jésus 
(Col 3:23, 24).

Contrairement à ce que beaucoup peuvent penser, l’esclavage au premier 
siècle différait considérablement de la forme pratiquée dans le monde occi-
dental à une époque récente. Les différences sont les suivantes: à l’époque 
du Nouveau Testament, « les facteurs raciaux ne jouaient aucun rôle; l’édu-

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



161

cation était grandement encouragée (certains esclaves étaient plus instruits que 
leurs maitres) et augmentait la valeur d’un esclave; de nombreux esclaves exer-
çaient des fonctions sociales délicates et hautement responsables; les esclaves 
pouvaient posséder des biens (y compris d’autres esclaves!); leurs traditions 
religieuses et culturelles étaient les mêmes que celles des hommes libres; 
aucune loi n’interdisait les rassemblements publics d’esclaves; et (peut-être sur-
tout) la majorité des esclaves urbains et domestiques pouvaient légitimement 
s’attendre à être émancipés à l’âge de trente ans. » (S. Scott Bartchy, “Slavery: 
New Testament,” The Anchor Yale Bible Dictionary, ed. David Noel Freedman, 
et al., vol. 6 (New York: Doubleday, 1992), p. 66).

Il est important de noter que Paul ne légitimait pas l’esclavage, qui, nous le 
savons, est une pratique répréhensible dans quelque contexte que ce soit. Il 
reconnaissait simplement une caractéristique de la culture du premier siècle. 
Une abolition immédiate de l’esclavage à cette époque aurait eu des répercus-
sions économiques drastiques, y compris pour les esclaves eux-mêmes. Dans 
ce contexte, Paul adressait une exhortation sévère aux maitres d’esclaves, les 
appelant à traiter ceux qui travaillent pour eux d’une manière juste et équitable 
(Col 4:1), même si cela peut nous sembler aujourd’hui difficile à comprendre.

La persévérance dans la prière, la marche dans la sagesse et la parole 
gracieuse

Il est intéressant de noter que les exhortations de Colossiens 4:2-6 suivent la 
discussion de Paul sur les relations familiales et professionnelles. Dans cette 
nouvelle section, Paul révèle son souci que la communauté ecclésiale rende 
un bon témoignage au public extérieur. Cette séquence de thèmes suggère que 
pour que l’Évangile influence les gens de l’extérieur, il doit d’abord façonner 
la conduite des croyants, en particulier au sein des foyers. Selon les instructions 
de Paul dans ce passage, trois étapes doivent être suivies pour que l’Évangile 
atteigne le public extérieur d’une manière puissante:

Premièrement, persévérez dans la prière (Col 4:2-4). Si nous voulons 
atteindre les gens pour Christ, la prière est un excellent point de départ. Mieux 
encore, la prière demeure le meilleur point de départ! Paul demande même 
à l’Église de prier, non seulement pour elle-même, mais aussi pour lui et 
Timothée, afin que Dieu ouvre une porte pour la propagation de l’Évangile.

Deuxièmement, marchez avec sagesse (Col 4:5). Comme le dit la version 
Louis Segond: « Conduisez-vous avec sagesse envers ceux du dehors, et rache-
tez le temps » Le verbe traduit par « Conduisez-vous » dans la version Louis 
Segond est régulièrement utilisé dans le Nouveau Testament pour indiquer la 
conduite. Il est aussi souvent traduit par « suivre » ou « marcher » (voir, par 
exemple, Mc 7:5, Rm 13:13 et Col 2:6 dans la version LSG).

Troisièmement, que votre parole soit toujours empreinte de grâce (Col 
4:6). En disant: « Que votre parole soit toujours accompagnée de grâce », Paul 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



162

voulait probablement parler des qualités telles que la courtoisie, la douceur 
et la bienveillance, afin de faire bonne impression sur ceux du dehors et de 
les attirer vers l’Évangile de Jésus.     

IIIe partie: Application
Méditez sur les thèmes suivants. Demandez ensuite aux membres de 

votre classe de répondre aux questions à la f in de la section:
« Une famille n’est pas seulement un groupe vivant sous un même 

toit ; sinon, n’importe quel hôtel ou prison pourrait convenir. Une 
famille n’est pas un groupe de personnes portant le même nom. Des 
personnes portant le même nom peuvent vivre partout dans le monde 
et être de parfaits inconnus… La famille n’est pas simplement des 
personnes, mais un esprit d’unité. C’est un esprit produit par l’amour 
et la nostalgie, le rire et les larmes, la joie et la tristesse partagées, la 
lutte et le respect mutuels, la foi et la f idélité, et la poursuite commune 
d’objectifs louables. » (Herschel H. Hobbs, My Favorite Illustrations 
(Nashville, TN: Broadman Press, 1990), p. 98). Nos Églises, en tant 
qu’extensions de nos foyers, doivent être des lieux où l’on peut trouver 
de l’amour, du réconfort, du respect et un profond sentiment d’appar-
tenance.

Jésus dit: « Je vous donne un commandement nouveau: Aimez-vous 
les uns les autres; comme je vous ai aimés, vous aussi, aimez-vous les 
uns les autres. À ceci tous connaitront que vous êtes mes disciples, si 
vous avez de l’amour les uns pour les autres » (Jn 13:34-35, LSG). 
Les auteurs du Nouveau Testament avaient pris ce commandement très 
au sérieux (voir Rm 13:8; Gal 5:14; 1 Thes 4:9; Heb 13:1; Jc 2:8; 
1 Pi 1:22; 1 Pi 4:8; 1 Jn 3:23; 2 Jn 5). Tout comme Jésus, Paul et 
Jacques avaient également établi un lien entre la pratique de l’amour et 
l’accomplissement de la loi (voir Rm 13:8,10; Gal 5:14; Jc 2:8). Nos 
foyers devraient être des lieux où chacun révèle cet amour par la prière, 
une marche dans la sagesse avec le Seigneur et des paroles gracieuses.

Questions:
1. En quoi votre Église est-elle une extension de votre foyer? Que 

peut faire votre Église pour favoriser un esprit de famille parmi ses 
membres?

2. Notre amour les uns pour les autres montre que nous sommes dis-
ciples du Christ. Comment nos Églises et nos foyers peuvent-ils révéler 
cet amour plus pleinement?

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



163

13

Persévérer dans la soumission à 
Dieu 

Sabbat après-midi 
Lecture de la semaine: Col 4:7-18; Eph 6:21; Ac 15:36-40; 2 Tim 
4:10, 11; 2 P 3:10-14; Esa 60:1-3.

Verset à mémoriser: « Rendez grâces en toutes choses, car c’est à 
votre égard la volonté de Dieu en Jésus Christ » (1 Thessaloniciens 5:18, LSG). 

Dans la dernière partie de l’Épître aux Colossiens, on découvre la 
richesse du réseau de collaborateurs de Paul. Les Actes des Apôtres 
racontent qu’il travailla d’abord avec Barnabas, puis avec Silas, au 

cours de ses trois grands voyages missionnaires.
Cette semaine, nous examinerons la stratégie missionnaire de Paul : un 

usage très efficace du temps et des ressources pour atteindre les principaux 
centres de l’Empire romain, tout en formant des ouvriers laïcs capables 
d’évangéliser les villes et villages que lui-même ne pourrait pas visiter 
(Colosses, Laodicée, Hiérapolis).

Par ses visites personnelles et, surtout lorsqu’il était prisonnier, par ses 
Épîtres, Paul entretenait sans cesse des liens entre croyants et Églises. Il avait 
compris que le succès de la mission reposait sur la collaboration de tous: 
Juifs et non-Juifs, hommes et femmes, ainsi que de personnalités comme 
Tychique, Aristarque, Justus, Épaphras, Luc ou Nympha. On apprend même 
l’existence d’une lettre adressée à Laodicée qui ne nous est pas parvenue. 
Dans ces derniers versets, Paul livre maints enseignements et adresse une 
exhortation personnelle à Archippe. Tant qu’il en avait la possibilité, il fit 
tout pour fortifier les Églises.

* Étudiez cette leçon pour le sabbat 28 mars.

*Du 21 au 27 marsLeçon



164

22 mars

Les sorties missionnaires  
Paul nous instruit beaucoup sur la diffusion de l’Évangile. Ses voyages 

totalisèrent environ 21 000 km — performance remarquable, surtout qu’une 
grande partie fut accomplie à pied et malgré des séjours en prison.

Il s’établissait souvent dans de grands centres commerciaux, comme 
Corinthe ou Éphèse, d’où le message se propageait vers l’intérieur. Il retour-
nait aussi dans les Églises qu’il avait fondées pour affermir et encourager les 
nouveaux croyants. Lorsqu’il ne pouvait leur rendre visite, il leur écrivait: 
ainsi, ils savaient qu’il pensait à eux et se souciait de leur foi.  

Lisez Col 4.7-9 et comparez avec Eph 6.21. Comment Tychique est-il 
décrit et pourquoi Paul l’envoie-t-il, avec Onésime, à Colosses ?  
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Il est souvent préférable de transmettre certaines nouvelles de 
vive voix plutôt que par écrit. Nous ignorons les détails précis 
qu’apportaient Tychique et Onésime, mais l’intention de Paul était 
claire : « af in qu’il console vos cœurs » (Col 4:7-9, LSG) — pro-
bablement des informations sur ses conditions de détention. Ce 
type de contact renforçait aussi les liens fraternels.

Tychique, dont le nom signifie « chanceux », était un envoyé fiable, 
qualifié de « fidèle ministre » et « compagnon de service ». Originaire 
d’Asie (Ac 20.4), il accompagna Paul dans la collecte pour les croyants 
de Jérusalem et fut auprès de lui lors de son second emprisonnement à 
Rome, avant d’être envoyé à Éphèse (2 Tm 4.12). Paul songea aussi à 
l’envoyer vers Tite en Crète (Tt 3.12). Il était ici accompagné d’Oné-
sime, converti par Paul à Rome (voir leçon 1) et qualifié de « fidèle ».

Paul désirait également recevoir des nouvelles de Colosses ; un 
message pouvait aisément lui être transmis par un voyageur ou par 
Tychique lui-même. C’était une manière concrète pour lui d’exprimer 
son amour pastoral et d’affermir la foi de croyants qu’il n’avait jamais 
visités.    

Comment ces détails personnels dans les lettres de Paul illustrent-ils non 
seulement son humanité, mais, dans une certaine mesure, confirment-ils 
aussi la validité de son ministère?
_______________________________________________________________________

_______________________________________________________________________

Dimanche



165

23 mars

La connectivité de l’Église 

Dans un monde où Internet et les réseaux sociaux nous relient en 
permanence, il est difficile d’imaginer les défis que Paul a dû relever 
pour unir les Églises locales au sein d’une communauté plus large.

Lisez Col 4.10-11. Outre l’envoi d’émissaires, comment Paul favorisait-il la 
cohésion ? Et, compte tenu des problèmes de cette Épître, que signifiaient ces 
salutations ?
________________________________________________________________

________________________________________________________________

Par ses salutations, Paul consolidait l’unité des croyants. Marc, 
cousin de Barnabas, est cité ; Aristarque est qualif ié de « com-
pagnon de captivité », partageant les chaînes de Paul. Tous deux 
luttent spirituellement, « revêtus de l’armure de Dieu » (Eph 6.10-
11), pour libérer les captifs de Satan et les mettre au service du 
Royaume (2 Tm 2.1-4). Jésus, appelé Justus (noms juif et romain 
dont la sonorité est très proche en grec, comme Saul et Paul), leur 
est également recommandé comme un collaborateur f idèle dans 
l’annonce de l’Évangile.

Paul souligne que ces trois sont juifs (« du nombre des circoncis »), puis 
mentionne trois collaborateurs non juifs: Épaphras, Luc et Démas (Col 4.12-
14). Malgré les tensions Juifs/Gentils, ils travaillaient ensemble avec har-
monie. Paul laisse néanmoins entrevoir une note de découragement: si peu 
de chrétiens juifs l’avaient soutenu. On note aussi l’évolution de Jean-Marc, 
autrefois défaillant (Ac 13.13 ; 15.36-40), devenu désormais un « réconfort ».

Aujourd’hui encore, l’unité ecclésiale subit des pressions à mesure 
que l’Église mondiale s’étend. Cette insistance sur la cohésion reste 
essentielle à tous les niveaux.  
Comment pouvez-vous, dans votre Église locale, œuvrer pour 
atténuer les menaces qui pèsent sur notre unité? Quelles sont ces 
tensions au niveau local et que peut-on faire pour y remédier? 
________________________________________________________________

________________________________________________________________

________________________________________________________________  

Lundi



166

Persister, parfaits et pleinement persuadés
De nombreux ouvrages parlent de « vie motivée par un but » ou d’« Église 

orientée vers un objectif ». Bien que l’expression « orientée vers un objec-
tif » ne soit peut-être pas tout à fait exacte, une orientation claire demeure 
essentielle pour toute entreprise significative. La vie et le ministère de Paul, 
tout comme ceux de ses collaborateurs et des autres apôtres, illustrent cette 
détermination (voir Phil 3:13, 14). Les résultats en témoignent: l’Évangile 
s’est rapidement propagé dans tout l’Empire romain et au-delà (Col 1:23). 
La même détermination est requise aujourd’hui. 		    

Lisez Colossiens 4:12, 13. Quel est le but décrit et comment doit-il être 
accompli?  
________________________________________________________________

________________________________________________________________
Comme mentionné dans une leçon précédente, Épaphras avait probable-

ment joué un rôle central dans la diffusion de l’Évangile à Colosses et dans 
les villes voisines de Laodicée et Hiérapolis (voir la leçon 1). Ses salutations 
et prières furent sans doute une grande source d’encouragement pour les 
croyants. Les prières d’Épaphras visaient un but précis: « afin que, parfaits 
et pleinement persuadés, vous [les Colossiens] persistiez dans une entière 
soumission à la volonté de Dieu » (Col 4:12). Considérons les éléments 
riches contenus dans cette prière.

Persister. Le verbe signifie rester ferme et inébranlable, ce qui n’est pos-
sible qu’en étant « fondés et inébranlables » dans la foi et confiant dans la 
vérité de l’Évangile (Col 1:23, LSG). Paul emploie le même terme à plu-
sieurs reprises pour évoquer la résistance contre « les ruses du diable » (Eph 
6:11) et la nécessité de tenir bon face aux ténèbres, en s’armant de « toutes 
les armes de Dieu » (Eph 6:10-18; cf. 2 Tim 2:19).

Parfait. Le mot renvoie à la maturité du caractère, qui s’exprime pleine-
ment dans l’amour sacrificiel (Mt 5:44, 48), sans jamais prétendre avoir « 
atteint » la perfection (Phil 3:12-15, LSG).

Pleinement persuadé. Cette expression puissante signifie être entièrement 
rempli ou porté à sa pleine mesure. Il est utilisé pour décrire Abraham « ayant 
la pleine conviction » que Dieu fera ce qu’Il a promis, bien qu’humainement 
impossible (Rm 4:21, LSG), et Paul étant fortifié par le Seigneur afin que « le 
message soit pleinement prêché » par lui (2 Tim 4:17, LSG).

Une entière soumission à la volonté de Dieu. Le mot « entière » exprime 
l’exhaustivité. Paul priait pour que les Colossiens soient « remplis de la 
connaissance de sa volonté », afin qu’ils marchent « d’une manière digne du 
Seigneur et lui être entièrement agréables » (Col 1:9, 10, LSG), par « sa puis-
sance glorieuse » (Col 1:11, LSG).

Mardi 24 mars



167

25 mars

Vivre dans ce monde sans en faire partie
Lisez Col 4:14, 15 et 2 Tim 4:10, 11. En quoi Luc se distingue-t-il de Démas 
et pourquoi?
___________________________________________________ _______ 

___________________________________________________ _______ 
L’apôtre Jean nous dit: « N’aimez point le monde, ni les choses qui sont dans 

le monde. Si quelqu’un aime le monde, l’amour du Père n’est point en lui » (1 
Jn 2:15). L’amour de Luc pour Jésus et Son royaume l’avait conduit à rester aux 
côtés de Paul jusqu’à la fin, quoi qu’il arrive, tandis que Démas aimait ce monde 
plus que le monde à venir.

Lisez les passages suivants. Quels conseils donne-t-on à ceux qui attendent 
la seconde venue de Christ?

1. Mc 13:32–37                                                                                              

                                                                                                                    

2. Tt 2:11–14                                                                                               

                                                                                                                        

3. 2 Pi. 3:10–14                                                                                               

                                                                                                                                       

4. Ap. 3:17–21                                                                                              

                                                                                                                          
Jésus et les apôtres nous exhortent à maintes reprises à « veiller », c’est-à-dire à 

demeurer vigilants et toujours prêts pour la venue du Maître, afin de ne pas être pris 
au dépourvu. Hélas, tout comme les disciples qui n’avaient pas obéi à l’injonction 
de Jésus : « Veillez et priez » (Mc 14 :38, LSG), beaucoup négligeront de se préparer 
comme il convient.

Au fond, tout se joue autour d’une seule question: qui ou qu’est-ce qui possède 
véritablement notre cœur ? Car nul ne peut servir deux maîtres à la fois.

Dans le message adressé à l’Église de Laodicée, Jésus nous prescrit une démarche 
précise: d’abord nous repentir de nos fautes ; ensuite ouvrir notre cœur à sa présence 
et le laisser conduire notre existence; et enfin recevoir « l’or » purifié par l’épreuve 
— cette foi vivante et cet amour qui résistent à la tentation et triomphent des épreuves.

De quels détails Jésus pourrait-Il vous inviter à vous repentir dans votre 
vie? De quelle partie de Sa prescription avez-vous le plus besoin?

Mercredi



168

Un message pour Laodicée
Lisez Col 4:16-18; comparez avec Col 2:1-3. En pensant au message 
de Jésus à Laodicée (voir l’étude d’hier), quelles correspondances trou-
vez-vous avec celui adressé aux Colossiens, qui devait également être lu 
dans l’Église de Laodicée au temps de Paul? 
___________________________________________________ _______

___________________________________________________ _______

Tout au long de l’histoire du peuple de Dieu, les mêmes problèmes n’ont cessé de se 
répéter. Les prophètes avaient réprimandé Israël pour son inclination à adorer comme 
les autres nations et l’avaient exhorté à se repentir avant qu’il ne soit trop tard. Ésaïe 
s’était même exclamé: « Quoi donc! la cité fidèle est devenue une prostituée! » (Esa 
1:21, LSG) et avait appelé le peuple à revenir à Dieu pour obtenir pardon et purification 
(Esa 1:16-20). Jean-Baptiste (Mt 3:2, 8-10) et Jésus (Mt 4:17; Mt 12:33-37) avaient 
tous deux appelé Israël à la repentance et à produire un fruit digne de subsister lors du 
jugement final. Les apôtres avaient également proclamé un message similaire (Ac 2:38; 
Ac 3:19; Ac 17:30; 2 Cor 7:9, 10). 

Comparez les passages suivants: Esa 60:1-3 à Ap 18:1-4 et Esa 62:1-5 à Ap 
19:7, 8. Quelles similitudes percevez-vous entre les messages des deux livres?
___________________________________________________ _______

___________________________________________________ _______

Dieu unira le ciel et la terre. Toutefois, en raison du grand conflit, ce dessein divin 
s’accomplira par étapes successives:

1. Au calvaire, Satan a perdu toute sympathie qui lui restait parmi les êtres célestes 
(Jn 12:31).

2. Par le ministère du jugement de Christ dans le sanctuaire céleste, le peuple 
de Dieu est rendu « capables de toute bonne œuvre pour l’accomplissement de sa 
volonté » (Heb 13:21, LSG) et préparé pour le ciel.

3. Par le jugement millénaire et le jugement final après le millénium, toutes les 
questions seront définitivement réglées, et le péché ainsi que les pécheurs impéni-
tents seront détruits dans l’étang de feu éternel, ce qui purifiera également la terre 
(Ap 21:8).

4. Ce n’est qu’avec la fin totale du péché que le ciel et la terre pourront définitive-
ment être réunis (Ap 21:3). 

Que pouvez-vous faire vous-même (sans regarder les autres) pour rester fidèle 
à Dieu et à la vérité qu’Il nous a donnée? Autrement dit, quels choix faites-vous 
pour révéler celui à qui appartient véritablement votre cœur?  

___________________________________________________ _______

Jeudi *26 mars



169

27 mars

Réflexion avancée: 
« L’âme qui s’abandonne au Christ devient sa forteresse, qu’il occupe dans 

un monde en révolte, et où il ne tolère aucune autorité rivale. Une âme ainsi 
gardée par des agents célestes est imprenable aux assauts de Satan. À moins 
que nous nous livrions au pouvoir du Christ, le malin dominera sur nous. Il 
faut nécessairement que nous soyons dominés par l’un ou l’autre des deux 
grands pouvoirs qui se disputent la suprématie dans le monde. Pour passer 
sous la domination du royaume des ténèbres, il n’est pas indispensable que 
nous ayons décidé de la subir. Il suffit de négliger de s’allier au royaume de la 
lumière. Si nous n’accordons pas notre coopération aux agents célestes, Satan 
prendra possession de nos cœurs et y fera son habitation. 

Notre seule défense contre le mal consiste à faire régner le Christ dans nos 
cœurs en ayant foi en sa justice. À moins d’être unis à Dieu d’une manière 
vitale, nous ne sommes pas capables de résister aux effets pernicieux de 
l’égoïsme, de l’indulgence pour soi-même, et de la tentation. On peut renon-
cer à quelques mauvaises habitudes et se séparer momentanément de Satan; 
on sera finalement vaincu si l’on néglige d’entretenir une communion vivante 
avec Dieu en se soumettant à lui à chaque instant. Sans une connaissance per-
sonnelle du Christ et une communion ininterrompue, nous sommes à la merci 
de l’ennemi et nous finirons par lui obéir. » Ellen G. White, Jésus-Christ, pp. 
314-315.

Discussion:
u Relisez la citation d’Ellen G. White ci-dessus. Il n’existe que deux 
camps dans le grand conflit et, à moins de choisir consciemment Christ, 
nous sommes du côté de Satan (Lc 11:23). Même si cette idée heurte notre 
sensibilité, Dieu n’est pas tenu de présenter Sa vérité d’une manière qui 
n’offense pas. Que vous enseigne cette réalité sur l’importance vitale 
d’abandonner votre volonté à Christ?   

v Lisez Apocalypse 14:14-16. La pluie de la première saison (la Pentecôte) 
avait permis à la semence de l’Évangile de germer et de croitre, tandis que 
la pluie de la dernière saison préparera la terre pour la moisson finale. 
Quel est le lien entre Apocalypse 14:12 et cette perspective?  

w De quelles manières sommes-nous, en tant qu’Église et en tant 
qu’individus, influencés par la culture et le monde qui nous entourent? 
Comment pouvons-nous nous prémunir contre ces influences néfastes, 
toujours problématiques pour le peuple de Dieu à travers les âges?

Vendredi



170

Une Bible volée implante une Église
Par David Fletcher 

Des combats tribaux avaient éclaté entre cinq villages de Papouasie-
Nouvelle-Guinée en 2021. De nombreuses maisons furent incendiées 

et des biens furent pillés dans l’un des villages, Kemefa. Au moins 16 per-
sonnes furent tuées.

Au milieu du conflit, un combattant était entré dans l’Église adventiste 
du septième jour de Kemefa et avait volé une Bible. Le combattant, Abuni 
Ane, emporta le livre dans son village natal, Orege. Après la fin des affron-
tements, Abuni commença à lire la Bible volée. En lisant, son cœur fut 
touché.

Plusieurs mois passèrent, et un pasteur adventiste visita le village 
d’Abuni. Abuni sortit la Bible volée et expliqua au pasteur, Dicks Neheza, 
ce qui s’était passé. Exprimant des remords, il dit qu’il voulait se repentir et 
consacrer sa vie à Dieu. Le pasteur et Abuni établirent une Église de maison 
à Orege et, peu de temps après, Abuni décida de se faire baptiser.

Lors de son baptême, Abuni raconta son histoire aux membres de l’Église 
de Kemefa, où il avait volé la Bible. Il leur demanda pardon et remit la 
Bible à l’ancien de l’Église. L’ancien, parlant au nom de l’Église, pardonna 
à Abuni et lui demanda de garder la Bible. Il offrit également à Abuni un 
recueil d’Hymnes et Louanges. L’ancien l’encouragea à continuer à lire la 
Bible, à chanter les louanges de Dieu et à implanter une Église à Orege.

 Abuni se mit immédiatement au travail. Le lendemain, lui et deux amis 
allèrent dans la brousse pour ramasser du bois pour une structure d’Église 
semi-permanente. Le pasteur Neheza apporta des outils de menuiserie. Une 
Église de trois membres fondateurs ouvrit ses portes ce jour-là à Orege.

 Depuis lors, l’Église est passée à 18 membres, dont huit personnes qui 
furent baptisées lors des réunions d’évangélisation « PNG pour Christ » en 
2024.

Le pasteur Neheza fut stupéfait qu’une Bible volée et des combats tribaux 
aient conduit à la fondation d’une Église. Il a déclaré que la première struc-
ture est maintenant trop petite et que des plans sont en place pour construire 

un bâtiment permanent plus grand.

Vos offrandes missionnaires hebdomadaires soutiennent 
l’implantation d’Églises en Papouasie-Nouvelle-Guinée et 
dans le monde entier. Ce trimestre, l’offrande du treizième 
sabbat sera attribuée à la Division du Pacifique Sud, dont 
le territoire comprend la Papouasie-Nouvelle-Guinée. 
Merci pour votre offrande généreuse en ce sabbat.

HHistoire istoire MMissionnaireissionnaire

Produit par le Comité de la Conférence Générale pour la  Mission Adventiste.  Site 
Web: www.AdventistMission.org



171

Ire partie: Aperçu
Texte clé: 1 Thessaloniciens 5:18

Étude contextuelle: Col 4:7-18.

Les dernières paroles de Paul dans sa lettre aux Colossiens sont 
empreintes d’amour et d’une sollicitude sincère pour l’Église. Tychique et 
Onésime sont des frères bienaimés (Col 4:7, 9). Luc est aussi un médecin 
bienaimé (Col 4:14). Le cœur de Paul déborde d’affection. Son amour 
pour ses collaborateurs reflète celui qu’il éprouve pour l’Église. Sa solli-
citude envers ses auditeurs révèle son désir de connaitre leur situation et 
de les réconforter (Col 4:8).

Le souhait de Paul à l’égard des membres de l’Église de Colosses est 
qu’ils soient « parfaits et pleinement persuadés » (Col 4:12, LSG). Pour 
cette raison, il s’entoure d’une véritable « équipe de rêve » pour travail-
ler à ses côtés. En effet, Colossiens 4:7-14 constitue, pour ainsi dire, un 
défilé mettant en lumière une unité de soldats chrétiens courageux, enga-
gés dans la plus cruciale de toutes les batailles: le combat spirituel. Paul 
nous enseigne que la mission est un travail d’équipe. Dans leur ministère 
auprès de l’Église de Colosses, Tychique et Onésime occupent le premier 
plan, envoyés par Paul à la fois pour transmettre et recueillir des infor-
mations (Col 4:7-9). Cependant, d’autres compagnons d’œuvre de Paul 
étaient également profondément engagés envers les membres de cette 
Église (Col 4:10-14).

La leçon de cette semaine met en évidence trois thèmes principaux:
1. La mission est un effort de collaboration entre des personnes travail-

lant en étroite communion.
2. Puisque la mission est un effort collaboratif, les dirigeants d’Église 

et les missionnaires doivent œuvrer en ayant à l’esprit cet objectif clair, 
afin que les membres puissent être « parfaits et pleinement persuadés » 
(Col 4:12, LSG).

3. Un amour profond pour Jésus exclut tout compromis avec les normes 
de ce monde et le matérialisme qui le caractérise.

IIe partie: Commentaire
La mission implique un travail d’équipe

Jésus avait souligné l’importance du travail d’équipe. Par exemple, dans 
Luc 5, nous lisons l’histoire de Jésus au bord du lac de Génésareth, où 
Il « vit au bord du lac deux barques, d’où les pêcheurs étaient descendus 
pour laver leurs filets » (Lc 5:1, 2, LSG). Ces hommes avaient abandonné 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



172

la pêche, car ils n’avaient rien pris! Jésus leur ordonna de jeter de nouveau 
leurs filets « pour pêcher » (Lc 5:4, LSG). Soudain, « L’ayant jeté, ils prirent 
une grande quantité de poissons, et leur filet se rompait » (Lc 5:6, LSG). 
Alors, ils « firent signe à leurs compagnons qui étaient dans l’autre barque 
de venir les aider » (Lc 5:7, LSG; c’est nous qui soulignons). Quelle leçon 
puissante, pour eux comme pour nous! Jésus pouvait leur dire ensuite: « 
désormais tu seras pêcheur d’hommes » (Lc 5:10, LSG; c’est nous qui 
soulignons).

Colossiens 4:7-14 illustre l’engagement de Paul envers le travail 
d’équipe (voir aussi 1 Cor 3:5-9). Il n’agissait pas seul dans ses efforts 
missionnaires. Dans ce passage, l’apôtre mentionne une équipe mission-
naire composée de neuf personnes. Nous pouvons tirer de précieuses 
leçons de la manière dont il caractérise leur participation à la mission de 
l’Évangile.

Tychique (1) bienaimé frère 
(2) fidèle ministre 
(3) compagnon de service dans le Sei-
gneur 

Col 4:7

Onésime (1) fidèle [frère]
(2) bienaimé frère
(3) qui est des vôtres

Col 4:9

Aristarque (1) compagnon de captivité de Paul Col 4:10

Marc (1) cousin de Barnabas Col 4:10

Barnabas Pas de présentation: une figure très con-
nue

Col 4:10 

Jésus (1) Appelé Justus col 4:11

Épaphras (1) qui est des vôtres; 
(2) serviteur de Jésus Christ; 
(3) « ne cesse de combattre pour vous 
dans ses prières »; 
(4) « il a une grande sollicitude pour 
vous »

Col 4:12, 13, 
LSG

Luc (1) Médecin bienaimé Col 4:14

Démas Pas de présentation Col 4:14

Ce tableau révèle que Paul avait une équipe « de rêve ». L’œuvre mission-
naire n’est pas une activité solitaire. Plus il y avait de personnes engagées dans 
l’œuvre missionnaire, plus les résultats étaient importants. Cependant, il y avait 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



173

aussi de la place pour un missionnaire quasi inconnu, tel que « Jésus, appelé 
Justus » (Col 4:11, LSG). Ce verset est le seul endroit où il est mentionné dans 
tout le Nouveau Testament. Il est intéressant de noter que Paul n’avait rien dit de 
Démas (Col 4:14). Peut-être le silence de Paul était-il dû au fait qu’il n’y avait 
rien de positif à dire, car Démas s’était peut-être déjà éloigné de la foi, comme le 
mentionne l’apôtre dans 2 Timothée 4:10. Il est intéressant de noter que l’équipe 
missionnaire de Paul comprend des personnes d’origine juive et les Gentils. Les 
différences se dissolvent dans l’unité de la foi.

Quelques remarques supplémentaires peuvent être faites:
Tout d’abord, Tychique et Onésime sont dépeints comme des bienaimés et 

fidèles frères.
Deuxièmement, Onésime et Épaphras sont « des vôtres », ce qui signifie 

qu’ils étaient membres de l’Église de Colosses.
Troisièmement, Épaphras est en outre décrit comme « serviteur de Jésus 

Christ », un homme de prière animé d’un grand zèle pour l’Église. Bien qu’ab-
sent en Colosses, Épaphras « ne cesse de combattre » pour eux dans les prières 
(Col 4:12, LSG). Nous pouvons tirer une leçon précieuse de cette attitude: quand 
on ne peut pas aider en personne, on peut néanmoins prier.

Quatrièmement, certains de ces hommes apparaissent dans le livre des Actes 
comme compagnons de voyage de Paul (Aristarque [par exemple, Ac 19:29; Ac 
20:4, 5; Ac 27:2]; Tychique [par exemple, Ac 20:4]; Barnabas [par exemple, Ac 
12:25; Ac 13:1-15; Ac 14:19-28]).

Cinquièmement, l’inclusion d’Onésime, un nouveau converti (Phm 10), 
démontre que Paul s’intéressait à la formation des personnes pour le ministère 
afin qu’elles deviennent ses compagnons d’œuvre (Col 4:11).

Sixièmement, au début, Paul n’était pas disposé à donner une seconde chance 
à Marc, un missionnaire hésitant (Ac 15:38), mais il avait ensuite reconsidéré sa 
décision (Col 4:10; 2 Tim 4:11), allant même, avec le temps, jusqu’à l’appeler 
son compagnons d’œuvre (Phm 24).

Septièmement, les expressions d’amour de Paul et les salutations qu’il envoie 
de ses collègues à l’Église ont nourri un sentiment de camaraderie entre les diri-
geants de l’Église et la congrégation.

La perfection et la plénitude

Dans leur œuvre, les dirigeants chrétiens doivent se concentrer sur un objectif 
clair: aider les membres d’Église à grandir dans la foi et à se soumettre entiè-
rement à la volonté de Dieu. Ils doivent travailler et prier pour qu’ils soient 
« parfaits et pleinement persuadés » (Col 4:12). À première vue, ces termes 
peuvent donner la fausse impression que Paul préconise l’absence de péché ou 
la perfection absolue, mais il n’en est rien. Le mot grec traduit par « parfait » 
est teleios, qui peut simplement signifier « mûr » (1 Cor 2:6; 1 Cor 14:20; Phil 
3:15, SG21). À son tour, le mot grec traduit par « pleinement » est plēroō, qui, 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



174

lorsqu’il s’applique aux personnes, est utilisé ailleurs en référence à l’action de Dieu 
qui remplit quelqu’un de bénédictions spirituelles (voir Ac 2:28; Rm 15:13). Dans 
Éphésiens 4:13, Paul indique que « l’unité de la foi et de la connaissance du Fils de 
Dieu » produit « l’état d’homme fait [mûr (teleios)] ».

Paul voulait que les membres de l’Église de Colosses développent un caractère 
semblable à celui du Christ. Plus tôt dans sa lettre, il avait révélé son inquiétude 
à ce sujet (Col 2:6, 7). Avoir un caractère semblable à celui du Christ implique 
la connaissance de « sa volonté [celle de Dieu] en toute sagesse et intelligence 
spirituelle » (Col 1:9, LSG). Cela signifie aussi marcher « d’une manière digne 
du Seigneur », Lui être agréable, « portant des fruits en toutes sortes de bonnes 
œuvres » et « croissant par la connaissance de Dieu » (Col 1:10, LSG). D’autres 
caractéristiques de la maturité spirituelle sont soulignées dans Colossiens 2:2, où 
Paul parle du fait d’être « unis dans la charité », afin d’être « enrichis d’une pleine 
intelligence ». En somme, Paul dit que le but de la prédication est de présenter 
« à Dieu tout homme, devenu parfait en Christ » (Col 1:28; voir aussi Col 1:29).

Mise en garde contre le matérialisme

La Bible enseigne que les chrétiens ne doivent pas se conformer aux valeurs du 
monde ni au matérialisme qui le caractérise (Rm 12:2). Cependant, Démas était 
tombé dans le piège d’aimer ce monde présent (2 Tim 4:10). Dans Romains 12:2 et 
2 Timothée 4:10, le mot grec traduit par « monde » ou « siècle » est aiōn. Il se réfère 
au « système de pratiques et de normes associées à la société laïque ». (Johannes 
P. Louw and Eugene Albert Nida, Greek-English Lexicon of the New Testament: 
Based on Semantic Domains, vol. 1, New York: United Bible Societies, 1996, p. 
507).

En plus de aiōn, le terme kosmos est souvent utilisé pour désigner les valeurs et 
les systèmes maléfiques de ce monde. Par exemple, dans 1 Jean 2:16, l’apôtre Jean 
utilise trois expressions pour résumer le fonctionnement de ce système terrestre: 
« la convoitise de la chair, la convoitise des yeux, et l’orgueil de la vie » (LSG). 
Les érudits s’accordent à dire que ce trio de la convoitise et de l’orgueil mondains 
constitue un avertissement radical contre le matérialisme. Il n’est donc pas surpre-
nant que Paul ait une vision aussi négative du « siècle présent [aiōn] » (Tt 2:12, 
LSG), au point de souligner que Jésus « s’est donné lui-même pour nos péchés, afin 
de nous arracher du présent siècle mauvais » (Gal 1:4, LSG; c’est nous qui souli-
gnons). Dans 1 Timothée 6:17, Paul donne un commandement clair « aux riches du 
présent siècle de ne pas être orgueilleux, et de ne pas mettre leur espérance dans des 
richesses incertaines, mais de la mettre en Dieu » (LSG; c’est nous qui soulignons). 
Dans Tite 2:12, l’apôtre remarque que les chrétiens doivent renoncer à « l’impiété 
et aux convoitises mondaines » et vivre selon la sagesse, la justice et la piété « dans 
le siècle présent » (LSG).

Il est intéressant de noter que l’information selon laquelle Démas aimait ce siècle 
présent explique en partie l’affirmation selon laquelle « Démas m’a abandonné » 

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



175

(2 Tim 4:10, LSG), ce qui indique qu’il a déserté ses devoirs missionnaires. L’un 
des signes qui montrent qu’une personne aime ce siècle présent est l’affaiblis-
sement d’un amour ardent pour la mission dans son cœur. Ceux qui aspirent 
profondément à l’ère à venir sont précisément ceux qui vivent « dans le siècle 
présent selon la sagesse, la justice et la piété » (Tt 2:12, LSG). Ce désir inclut un 
engagement actif dans la mission.   

IIIe partie: Application
Méditez sur les thèmes suivants. Demandez ensuite aux membres de votre classe 

de répondre aux questions à la fin de la section:
« Il y a quelque chose d’émouvant dans les lettres de Paul, car elles reflètent son 

grand désir de communauté, d’être un avec ses convertis et d’entretenir une commu-
nion fraternelle avec eux. Paul n’est pas un solitaire; il est bien davantage comme un 
parent qui désire voir ses enfants éloignés… Dans ses lettres, il reflète maintes fois la 
mentalité collectiviste. Ses relations sociales sont cruciales pour lui personnellement, 
mais aussi pour l’accomplissement de la tâche commune de diffuser la bonne nou-
velle. » (Ben Witherington III, The Paul Quest: The Renewed Search for the Jew of 
Tarsus, Downers Grove, IL: InterVarsity Press, 1998, p. 114).

Cette citation révèle l’engagement total de Paul dans la proclamation de l’Évan-
gile. Devons-nous, qui vivons dans les derniers jours de l’histoire de ce monde, être 
moins engagés dans la propagation de l’Évangile que ne l’étaient Paul et son équipe 
missionnaire au premier siècle? Ils étaient disposés à donner le meilleur d’eux-mêmes 
et à travailler ensemble pour l’avancement du royaume de Dieu. De même, nous 
sommes appelés à œuvrer dans l’unité. Chaque personne a un rôle à jouer dans le 
plan global de Dieu pour le salut cosmique. Nous sommes appelés à aider les autres 
à croitre en maturité spirituelle en préparation de l’ère à venir. En réalité, plus nous 
aspirons à l’ère à venir, plus nous agissons pour Christ dans l’ère présente. Notre 
amour pour Jésus nous gardera à l’abri du danger de compromettre les valeurs 
de ce monde de telle manière que, bien que nous soyons dans ce monde, 
nous n’aurons jamais le sentiment d’y appartenir (Jn 15:19).

Questions:
1. Pourquoi nos relations sociales sont-elles cruciales pour le ministère? 

Qui sont les membres de vos relations sociales? Comment ont-ils contribué à 
votre œuvre missionnaire et à vos efforts de témoignage pour Dieu?

2. Comment Dieu vous a-t-il appelé à aider les autres à croitre en maturité 
spirituelle et à se préparer pour le ciel?

3. De quelle manière votre amour pour Jésus vous garde-t-il à l’abri 
du danger de compromettre les valeurs de ce monde? Que signifie le 
fait d’être dans ce monde sans avoir le sentiment d’y appartenir?

A  P  P  R  O  F  O  N  D  I  S  S  E  M  E  N  T



176

2026 Guide d’étude biblique du deuxième trimestre 

Votre relation avec Dieu est la plus précieuse et la plus déterminante de toutes vos relations. Ne 
remettez pas à plus tard le soin de la bâtir et de la fortifier autant qu’il est possible. Le moment 
présent est celui qu’il faut saisir, car cette relation influence chaque aspect de votre existence. 
Quel que soit l’état actuel de votre relation avec Dieu, ce guide trimestriel — Grandir dans sa relation avec 
Dieu, rédigé par Nina Atcheson — a été conçu pour vous. Il vise à ranimer en vous l’amour et l’engage-
ment envers Jésus-Christ, tandis que vous cherchez à Le rencontrer à nouveau. Les leçons ont été rédigées 
dans un style personnel, car elles parlent d’un Dieu personnel, désireux de vous connaître intimement. 
La Bible emploie souvent la métaphore d’une course pour décrire la relation de toute une vie avec 
Dieu. Cette course spirituelle s’apparente davantage à un marathon qu’à un sprint. Il peut arriver que 
nous ralentissions, que nous trébuchions, voire que nous tombions à terre. Cela fait partie du parcours. 
Lorsque cela survient, il nous faut persévérer malgré les épreuves et les difficultés inévitables (Hébreux 
12.4–11). Nous ne courons pas seuls : d’autres coureurs, qui aiment Jésus et Sa Parole, avancent à nos 
côtés. De plus, le Saint-Esprit, notre Consolateur, demeure en nous pour nous fortifier et nous soutenir, 
tandis que nous « gardons les yeux fixés sur Jésus, le chef et le consommateur de la foi » (Hébreux 12.2). 
C’est notre prière sincère que le Saint-Esprit agisse puissamment en chacun de nous, afin de nous 
rapprocher de Dieu comme jamais auparavant. 

Leçon 1— Analyse factuelle
La semaine en bref:
Dimanche: Notre condition (Apocalypse 3.14–17)  
Lundi: Réprimande, repentance et récompense (Apocalypse 3.20)
Mardi: Amour éternel (Jérémie 31.3–4)
Mercredi: Demeurer en Lui (Jean 15.1–11) 
Jeudi: Reliés au cep (Luc 11.13) 
Verset à mémoriser: – Jean 15.9 
Idée centrale: Une relation vivante avec Dieu transforme tout — dans le pré-
sent comme pour l’éternité. Prenons le temps d’examiner l’état actuel de notre communion 
avec Dieu et de méditer les conseils que nous offre Sa Parole.
Leçon 2— Connaître Dieu 
La semaine en bref:
Dimanche: Une image plus claire de Dieu (Ésaïe 46.9–10)
Lundi: Dieu est saint (1 Samuel 2.2 ; Ésaïe 57.15)
Mardi: Dieu est amour (1 Jean 4.7–19)
Mercredi: Dieu dans la création (Genèse 1.1 ; 2.7) 
Jeudi: Emmanuel, Dieu avec nous (Matthieu 1.23)
Verset à mémoriser— Jean 17.3
Idée centrale: Plus vous apprendrez à connaître Dieu, plus votre compréhen-
sion et votre amour pour Lui s’approfondiront. Ce lien intime vous conduira à désirer vous 
approcher davantage de Lui, afin de refléter autour de vous Son amour et Son caractère.
Leçons pour les malvoyants: Le Guide d’Étude Biblique de l’École du Sabbat est disponible gratui-
tement chaque mois en braille et sur ​​CD audio pour les malvoyants et les personnes handicapées physiques qui 
ne peuvent lire les imprimés à l’encre normale. Ceci inclut les personnes qui, en raison de l’arthrite, de la sclérose, 
de la paralysie, des accidents et autres, ne peuvent pas tenir ou se concentrer pour lire les publications impri-
mées à l’encre normale. Contactez les Services Chrétiens d’Enregistrement des Aveugles, B. P. 6097, Lincoln, 
NE 68506-0097. Téléphone:402-488-0981; e-mail: info@christianrecord.org; site Web: www.christianrecord.org. 


